# ضوابط تكفير المعيّن

عند شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبد الوهاب وعلماء الدعوة الإصلاحية

تأليف أبي العُلا /اننند بن أبي العُلا الراننند

قرأه وقدِّم له وقرَّظه فضيلة الشَّيْخ **صالح بن فوزان عبد الله الضوزان** 

> عضو اللجنة الدائمة للإفتاء وعضو هيئة كبار العلماء بالديسار السعوديسية



27..2/41240

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الرشد، ابوالعلا راشد بن أبي العلا

ضوابط تكفير المعين عند شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبدالوهاب. / ابو العلا راشد بن أبي العلا الراشد -- الرياض، ١٤٢٥هـ

٣٦٤ ص؛ ٧١ × ٢٤ سم

ردمك: ٥ - ٣٤٠ - ١٠ - ٩٩٦٠

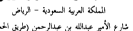
أ- العنوان 1270/111 ١- التكفير

ديوي ۲٤٠

رقم الإيداع: ١٨١٧/١٤٢٥ دمك : ٥ - ٣٤٠ - ١٠ - ١٩٦٠

> حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1230هـ - ٢٠٠٤م

#### مكتبة الرشد للنشر والتوزيع



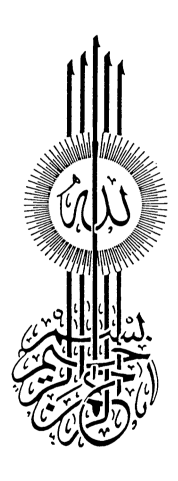


E-mail: alrushd@alrushdryh.com www.rushd.com

- ★ فرع الرياض : طريق الملك فهد غرب وزارة البلنية والقروية ت ٢٠٥١٥٠٠
- \* فرع مکة المكرمة: ت: ٥٥٨٥٤٠١ ٢٠٥٣٨٥٥ ٥٥٨٥٥ ★ فرع المدينة المنورة: شارع أبى ذر الخفاري - ت: ٨٣٤٠٦٠٠ - ٨٣٤٠٢٧٨ - ٨٣٨٣٤٢٧
- \* فرع جدة: مقابل ميدان الطائرة ت: ١٣٦٢٢٦
- ★ فرع القصيم: بريدة طريق المدينة ت: ٣٢٤٢٢١ ف: ٣٢٤١٢٥٨
- \* فرع أبها: شراع الملك في صل ت: ٢٢١٧٣٠٧
- ★ فـرع الــدمــام: شـارع ابــن خــلــدون ت: ٨٢٨٢١٧٥

#### وكلاؤنا في الخارج

- ★ القاهرة، مكتبة الرشد مدينة نصر ت: ٢٧٤٤٦٠٥
- ★ الكويت: مكتبة الرشد حولي ت: ٢٦١٣٤٧
- ★ بـــــــــــروت، دار ابــــــن حــــــــزم ت: ١٩٧٤ ★ المغرب؛ النار البيضاء / مكتبة العلم / ت: ٢٠٣٦٠٩
- ★ تــونــس: دار الـــكــتــب المســرقــيـــة / ت: ٨٩٠٨٨٩
- يمن صنعاء: دار الأشار ت: ١٠٢٧٥٦
- ـــر / ت: ٢٦٧٤٧٦١ \_\_\_ ★ البحرين: مكتبة الغرباء / ت: ٩٥٧٨٣٣
- ★ الامارات الشارقة: مكتبة الصحابة / ت: ٥٦٢٣٥٧٥
- ★ سـوريا دمـشـق : دار الـفـكـر / ت: ٢٢١١١٦
- ★ قطر مكتبة ابن القيم / ت: ٤٨٦٣٥٣٣





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعـــــد:

Yerreren and a second a second and a second

فقد قرأت هذا الكتاب الذي هو بعنوان «ضوابط تكفير المعين عند شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبد الوهاب» فوجدته – والحمد لله كتاباً مفيداً في موضوعه، وهو الموضوع المهم في الوقت الحاضر، الذي يحتاج الناس إلى بيانه، حيث التبس أمره على كثير من الناس بسبب غلبة الجهل وكثرة أدعياء العلم ودعاة الفتنة، خصوصاً، وأنَّ كثيراً من هؤلاء ينسبون إلى الشيخين ما لم يصدر عنهما في مسألة التكفير، فجزى الله المؤلف الشيخ: أبا العُلا بن راشد بن أبي العُلا خير الجزاء على ما وضَّح وبيَّن وكف عن عرض الشيخين، ونفع الله بجهوده، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه،،

كتبــــه:

صالح بن فوزان عبد الله الفوزان في: ١٤٢٤/٨/١هـ



# بسراته الرحن الرحير

#### المقدمية

إنَّ الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بـه مـن شـرور أنفـسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومـن يـضلل فـلا هـادي لـه، وأشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَوَلاَ تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلسُّم مُسْلِمُونَ ﴾

[آل عمران: ۱۰۲].

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْرَيَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاءً: ١].

﴿ يَنَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلَا ﴿ يُسُلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَفَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

أما ىعد:

فإنَّ أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمـور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة

فإنَّ من المسائل الكبار التي حدث فيها الاختلاف، والتفرق منذ القدم، مسائل التكفير والتفسيق والتبديع، فإنَّ أول بدعة حدثت، هي بدعة الخوارج سفهاء الأحلام حدثاء الأسنان الذين كفروا الأمة بغير دليل، ولا برهان، شم تبعتهم الفرق المختلفة ما بين الغالية في مسائل التكفير كالمعتزلة، وما بين المفرِّطة في هذه المسائل كالمرجئة (١) وغيرهم.

 <sup>(</sup>١) راجع تاريخ الخلاف في مسائل التكفير (ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي)، ط مكتبة الطيب،
 الجزء الأوّل، ص ٩-١٠.

ولما كانت الحاجة ماسة في هذا العصر إلى بحث «مسألة تكفير المعين، وضوابطها» استعنت بالله تعالى على قلة بضاعتي، وضعف همتي على كتابة موضوع بعنوان «ضوابط تكفير المعين عند شيخي الإسلام، ابن تيمية وابن عبد الوهاب وعلماء الدعوة الإصلاحية».

وقضية تكفير المعين من القضايا الشائكة التي كثر فيها الخوض، والجدل ما بين إفراط وتفريط، وأهمية هذا الموضوع ترجع إلى عدة أسباب منها:

الحكم بغير ضوابط، فينبغي ضبط المسألة بما يتفق مع أقوال أهل العلم. الحكم بغير ضوابط، فينبغي ضبط المسألة بما يتفق مع أقوال أهل العلم. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في ذلك: "إذا تبين ذلك فاعلم أنَّ مسائل التكفير والتفسيق، هي من مسائل الأحكام التي يتعلق بها الوعد، والوعيد في الدار الآخرة، ويتعلق بها الموالاة والمعاداة، والقتل والعصمة، وغير ذلك في الدنيا»(١).

قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «وأما إن كان المكفّر لأحد من هذه الأمة يستند في تكفيره إلى نبص وبرهان من كتاب الله وسنة نبيه، وقد رأى كفراً بواحاً كالشرك بالله وعبادة ما سواه .... فالمكفّر بهذا مصيب مأجور مطيع لله ورسوله .... والتكفير بترك هذه الأصول من أعظم دعائم الدين، وأما من أطلق لسانه لمجرد عداوة أو هوى، أو لمخالفة المذهب فهذا من الخطأ البين»(٢).

٢. الإفراط والتفريط الذي حدث عند من بَحَث هذه المسالة، أو كتب فيها،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۲/ ٤٦٨) ط عالم الكتب، الرياض.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي النجدية (٣/ ٣٣٥)، بتصرف يسير.

فطائفة اشترطت شروطاً في تكفير المعين لم يشترطها أهل العلم، وعندهم لا يكفر إلا الجاحد للقطعيات فقط، وقد عدَّها بعضهم عشرة شروط، ثم ذكر بعد تحقق هذه الشروط إنَّ الورع ترك تكفير المعين، ولو مع تحقق هذه الشروط<sup>(۱)</sup>. وبعضهم قصر المكفرات على الجحود والاستحلال، وأهمل بقية المكفرات التي ذكرها أهل العلم في أبواب الردة، فدخلت على هؤلاء شبهة الإرجاء من حيث لا يشعرون.

وطائفة قد وقعت في الغلو، فسارعت إلى تكفير المعين دون اعتبار للضوابط التي ضبط بها أهل العلم مسألة تكفير المعين، فكان في هؤلاء شبه من الخوارج في تسرعهم في التكفير بغير ضوابط، والحق أنَّ أهل السنة وسط بين الطائفتين، فلا يتوقفون في تكفير المعين متى استوفى شرائط التكفير، ولا يكفّرونه متى وجدوا مانعاً من موانع التكفير يمنع من تكفيره.

قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «والتجاسر على التكفير، أو التفسيق، والتضليل، لا يسوغ إلا لمن رأى كفراً بواحاً عنده فيه من الله برهان، وأما الذين يكفّرون بما دون الشرك من الذنوب، كالسرقة والزنا وشرب الخمر، هؤلاء هم الخوارج، وهم عند أهل السنة ضلال مبتدعة»(٢).

وفي هاتين الطائفتين يقول العلامة مفتي الديار النجدية الشيخ أبو بطين النجدي: «وقد استزلَّ الشيطان أكثر الناس في هذه المسألة – فقصر بطائفة فحكموا بإسلام من دلت نصوص الكتاب والسنة والإجماع على كفره، وتعدى بآخرين، فكفَّروا من حكم الكتاب والسنة والإجماع بأنَّه مسلم، فيا

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك كتاب إحكام التقرير في مسائل التكفير، لمراد شكري، بـدون دار نـشر، ورد اللجنـة الدائمة عليه (في التحذير من الإرجاء) ص ١٦، ط عالم الفوائد.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى النجدية (٣/ ٣٣٦).

مصيبة الإسلام من هاتين الطائفتين، ومحنته من تينك البليتين» (١١).

٣. الحذر من تكفير المعين والتسرع فيه بغير موجب شرعي: -

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «فإنَّ نصوص الوعيد التي في الكتـاب والسنة، ونصوص الأمة بالتكفير، والتفسيق، ونحو ذلك لا يستلزم موجبهـا في حق المعين إلاّ إذا وجدت الشروط وانتفت الموانع»(٢).

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى محذراً من تكفير المسلم في المسائل المتنازع فيها: «ولا يجوز تكفير المسلم بذنب فعله، ولا بخطأ أخطأ فيه، كالمسائل التي تنازع فيها أهل القبلة»(٣).

قال الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب مبيناً خطورة الكلام في هذه المسائل: «وبالجملة فيجب على من نصح نفسه ألاً يتكلم في هذه المسألة إلا بعلم وبرهان من الله، وليحذر من إخراج رجل من الإسلام، أو إدخاله فيه، فإن ذلك من أعظم أمور الدين» (٤).

قال الشوكاني رحمه الله محذراً من خطورة التسرع في التكفير: «اعلم أنَّ الحكم على الرجل المسلم بخروجه من دين الإسلام، ودخوله في الكفر لا ينبغي لمسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يُقْدِمَ عليه إلاَّ ببرهان أوضح من شمس النهار، فإنه قد ثبت في الأحاديث الصحيحة المروية من طريق جماعة

<sup>(</sup>١) فتاوى الأثمة النجدية [٣/ ٣٣٦]، ط ابن خزيمة، الرياض.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي [۱۰/۳۷۲].

 <sup>(</sup>٣) أضواء من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، اقتبسها فنضيلة الشيخ الفوزان، [١/ ٣٧٣]،
 ط ابن الجوزي.

<sup>(</sup>٤) الدرر السنية [٨/ ٩٧].

من الصحابة أنَّ من قال لأخيه يا كافر، فقد باء بها أحدهما»(١).

وعندما ننقل عن أهل العلم خطورة التسرع في مسألة التكفير، والتحذير من تكفير المسلم، فلا يعني هذا إغلاق باب الردة، أو الحكم بالإسلام على من دلَّ الدليل على كفره وردته، فإن الانحراف في التكفير لا يُقابَل بانحراف آخر لا يقل خطراً عنه، وهو الإرجاء، وعدم تكفير الكافرين المجمع على كفرهم.

- الحديث عن منهج شيخي الإسلام في تكفير المعين وكذلك منهج علماء الدعوة النجدية وضبطهم لمسألة تكفير المعين له أهمية خاصة لعدة أمور:-
- أ- تميز شيخي الإسلام، وعلماء الدعوة بتحقيق، وضبط مسائل المحفّرات وأحكام تكفير المعين وفق الأصول الصحيحة عند أهل السنة والجماعة.
- ب-اتفاق شيخي الإسلام، وعلماء الدعوة في مسائل تكفير المعين،
   ونواقض الإسلام، فقد تأثر علماء الدعوة بشيخ الإسلام تأثراً
   كبيراً فيما كتبوه في هذه المسألة، وغيرها من مسائل الاعتقاد.
- ج- شيخ الإسلام ابن تيمية علم بارز وشخصيته فذَّة، وكذلك الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب وعلماء الدعوة من بعده هم من أعلام الدعوة إلى العقيدة الصحيحة، والحاجة ماسة لبيان موقفهم جميعاً من مسألة تكفير المعين، وبخاصة أنَّ أهل الغلو في التكفير قد أخذوا من كلامهم دون ضبطه وفهم معانيه ما يدعم غلوهم، وكذلك

<sup>(</sup>۱) السيل الجرار [٤/ ٥٧٨]، دار الفكر، بيروت. والحديث رواه البخاري برقم (٥٧٥٣)، ومسلم برقم (٦٠). وراجع: (الإكفار والتشهير – ضوابط ومحاذير)، عبــد الله محمــد الجــوعي، ط دار الــوطن، بتقــديم الشيخ عبد الله بن جبرين.

فعل أهل التفريط في مسائل التكفير، فكان من المهم إيضاح منهج هؤلاء العلماء الأعلام حتى لا يتخذ كلامهم مطية للدعاوى الباطلة، والأفكار الفاسدة للفرق الضالة.

- د- تشنيع أهل الفرق من المتصوفة، وغيرهم على شيخي الإسلام، وكذلك على علماء الدعوة ووصفهم بالأوصاف الذميمة في مسالة التكفير، وأنهم يسلكون مسلك الخوارج، فكان لزاماً إيضاح منهجهم في مسألة تكفير المعين، وأنهم على الجادة، وعلى منهج أهل السنة والجماعة (١) في مسألة تكفير المعين.
- ٥. بيان الكثير من المكفرات التي يقع كثير من ينتسب إلى الملة وبخاصة إذا علمنا أنَّ شيخ الإسلام، وعلماء الدعوة فرسان هذا الميدان، فقد تكلموا في هذه المسائل بحثاً، واستدلالاً، ومناقشة للملبسين على الناس أمر دينهم من علماء الضلالة، والحديث عن هذه النواقض لم يعد نافلة بل هو فريضة شرعية ودعوية على الدعاة عامة وطلاب العلم. خاصة مع انتشار وتعدد مظاهرها وتنوعها، وقلة من يوضع للناس أمرها وخطورتها، فيجب على طلاب العلم الاجتهاد في إيضاح ذلك، شأنهم في ذلك شأن دعوات المجددين كشيخ الإسلام ابن تيمية، والإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، وعلماء الدعوة الذين قضوا أعمارهم تأليفاً، وتصنيفاً ودعوة لقضايا العقيدة رحمهم الله جميعاً (٢).

 <sup>(</sup>۱) راجع دعاوى المناوئين للشيخ محمد بن عبـد الوهـاب [۱۵۷-۱۹۰]، ط دار الـوطن لتقـف علـى
 افتراءات الخصوم.

<sup>(</sup>٢) راجع في ذلك (الشيخ محمد بن عبد الوهاب دعوته وسيرته)، الشيخ عبد العزيز بن باز، ط دار الإفتاء. وترجمة شيخ الإسلام بن تيمية من كتاب الدكتور عبد الرحمن المحمود (موقف ابن تيمية من الأشاعرة)، المجلد الأوّل، ط مكتبة الرشد، الرياض.

ولا عبرة بمن يهوِّن على الناس الحديث في هذه المسائل، أو يسرى أنها مسائل تفرق الصف، أو يراها مجرد منكرات لا نواقض تخرج من ملة الإسلام.

لهذه الأسباب، وغيرها استعنت بالله على أن أكتب موضوعًا بعنوان «ضوابط تكفير المعين عند شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبد الوهاب وعلماء الدعوة الإصلاحية».

سائلاً الله عز وجل التوفيق والسداد.

فإن أصبت فمن الله وإن أخطأت فمن نفسيّ ومن الشيطان، وما تـوفيقي إلاّ بالله، عليه توكلت وإليه إنيب.

ولا يفوتني أن تقدم بالشكر للمشايخ الفضلاء الذين قرؤوا هـذا الكتـاب وأخص منهم:

- ا. فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان «عيضو اللجنة الدائمة وعيضو هيئة كبار العلماء بالديار السعودية» حفظه الله، الذي قرأ هذا الكتاب، وقدم له، وقرظه، فجزاه الله خير الجزاء.
- ٢. فضيلة الشيخ الدكتور عابد بن محمد السفياني، «عميد كلية الشريعة بجامعة أم القرى بمكة المكرمة»، الذي أبدى ملاحظات هامة، فجزاه الله خيراً.

كتبه

أبو العلا بن راشد بن أبي العلا الراشد مكة المكرمة - حرسها الله السادس من جمادى الأولى ١٤٢٤هـ

#### خطة البحث

#### قسمت هذا البحث إلى أبواب وفصول:-

# الباب الأوّل

ويشتمل على عدة فصول:

الفصل الأوّل:

# ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية، تشتمل على:

- نسبه ومولده.
- ٢. إنتاجه العلمي.
- ٣. ما تميز به شيخ الإسلام من صفات.
  - ٤. جهاده ودفاعه عن الإسلام.
    - ٥. وفاته وجنازته.

# الفصل الثاني:

#### ترجمة للإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب، تشتمل على:

- ١. اسمه ونسبه ومولده.
- ٢. طلبه للعلم ورحلاته وشيوخه.
- ٣. عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب.
  - ٤. تلامذته ومن تلقى العلم عليه.
    - ه. صفاته ومؤلفاته.
      - ٦. وفاته.

# الباب الثاني

#### بعنوان:

#### شروط تكفير المعين عند شيخ الإسلام ابن تيمية وعلماء الدعوة

واشتمل على عدة فصول:

### الفصل الأوّل:

بعنوان: اشتراط قيام الحجة، ويشتمل على:

- ١. بم تقوم الحجة؟
- ٢. نصوص شيخ الإسلام في اشتراط قيام الحجة لتكفير المعين.
- ٣. نصوص علماء الدعوة في صفة قيام الحجة وتوجيه نصوص شيخ الإسلام.
- أقوال أهل العلم في عدم اعتبار الشبهة والتأويل والخطأ في مسائل الشرك الأكبر.
  - ٥. الخلاصة ممّا سبق.

### الفصل الثاني:

# بعنوان: الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسالة تكفير المعين

#### عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة، ويشمل:

- ١. ضوابط المسائل الظاهرة.
  - ٢. ضوابط المسائل الخفية.
- ٣. ما يندرج تحت المسائل الظاهرة.
  - ٤. ما يندرج تحت المسائل خفية.
- ه. نصوص شيخ الإسلام في الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسألة تكفير المعين.

- ٦. نصوص علماء الدعوة في فهم نصوص شيخ الإسلام.
  - ٧. الخلاصة مِمّا سبق.

#### الفصل الثالث:

# بعنوان: اشتراط قصد المعين بكلامه المعنى المكفر عند شيخ الإسلام وعلماء

الدعوة، ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- أنواع الألفاظ المكفرة.
- ٣. حكم الألفاظ المشتبهة.
- عدم اشتراط القصد بمعنى الاعتقاد والنية.

#### الفصل الرابع:

# بعنوان: التفريق بين التكفير المطلق وتكفير المعين، ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على الفعل والقول دون المعين.
  - ٣. نصوص علماء الدعوة في فهم هذه النصوص.
  - ٤. نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على المعين.
    - ٥. نصوص علماء الدعوة في فهم هذه النصوص.

#### الباب الثالث

#### بعنوان:

أحوال كفر المعين عند علماء الدعوة وشيخ الإسلام.

ويشتمل على عدة فصول:

#### الفصل الأوّل:

بعنوان: الحالات التي لا يكفر فيها المعين عند علماء الدعوة وشيخ الإسلام،

ويشتمل على:

- حديث العهد بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة.
- ٢. من نشأ بأزمنة وأمكنة الجهل والبعد عن الرسالة.
- ٣. نصوص علماء الدعوة وغيرهم في هذه الحالات.

# الفصل الثاني:

بعنوان: نصوص علماء الدعوة في حكم تكفير المعين إذا وقع في الشرك جهلاً،

ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- أقاويل علماء الدعوة في هذه المسألة.

#### الفصل الثالث:

بعنوان: نماذج من كلام أهل العلم وتصريحهم بتكفير المعين.

#### البابالرابع

بعنوان: حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين،

ويشتمل على:

- ١. مقدمة الباب.
- ٢. تبرئة الشيخ من فرية التكفير بالعموم.
- ٣. منهج الشيخ بن عبد الوهاب في مسالة تكفير المعين.
  - ٤. أبرز ملامح منهج الشيخ محمد في هذه المسألة.
- ٥. نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين.
- ٦. نصوص علماء الدعوة في فهم منهج الشيخ محمد بن
   عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين.

#### البابالخامس

#### بعنوان:

#### أهم المكفرات عند علماء الدعوة.

ويشتمل على عدة فصول:

الفصل الأوّل:

# بعنوان: نواقض الإسلام عند علماء الدعوة، ويشتمل على:

- ١. نواقض الإسلام في توحيد الألوهية.
- المكفرات العملية في توحيد الألوهية.

# الفصل الثاني:

# بعنوان: الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة، ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. الحاكم بغير ما أنزل من رؤوس الطواغيت عند علماء الدعوة.
- ٣. أقوال علماء الدعوة في الحالات المكفرة في مسألة الحكم بغير
   ما أنزل الله.
- أقوال علماء الدعوة في المصور غير المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله.
  - ٥. الخلاصة مِمّا سبق.

#### الفصل الثالث:

# بعنوان: موالاة الكافرين من نواقض الإسلام عند علماء الدعوة،

ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. معنى الموالاة والمعاداة.

- ٣. الصور المكفرة في قضية الموالاة والمعاداة عند علماء الدعوة.
- الصور غير المكفرة في قضيّة الموالاة والمعادة عند علماء الدعوة.
  - ٥. الخلاصة مِمّا سبق.

#### اليباب السادس

#### بعنوان:

أهم المكفرات عند شيخ الإسلام.

ويشتمل على عدة فصول:

الفصل الأوّل:

بعنوان: المكفرات في توحيد الألوهية، ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- نصوص شيخ الإسلام في المكفرات في توحيد الألوهية.
  - ٣. الخلاصة مِمّا سبق.

الفصل الثاني:

بعنوان: الحكم بغير ما أنرل الله عند شيخ الإسلام والأئمة الأعلام،

ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- أقوال شيخ الإسلام في الصور المكفرة في مسألة الحكم والتحاكم إلى غير ما أنزل الله.
- ٣. أقوال أهل العلم في الصور المكفرة في مسالة الحكم والتحاكم إلى غير ما نزل الله.
  - ٤. شبهة والرد عليها.
  - ٥. الصور التي يكون فيها الحكم بغير ما أنزل كفراً أصغر.

# ٦. مناقشة احتجاج البعض بأثر ابن عباس شو في عدم كفر محكمي القوانين الوضعية.

# الفصل الثالث:

بعنوان: الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، ويشتمل على:

- ١. الصور المكفرة في مسالة الموالاة والمعاداة.
  - ٢. الولاء المطلق للكفار.
  - ٣. المشابهة الكلية للكفار.
  - ٤. عدم تكفير الكافرين.

#### البابالسابع

#### بعنوان:

أهم الفرق الباطنية التي يكفرها شيخ الإسلام.

ويشتمل على الفِرَق الآتية:

- ١. الإسماعيلية.
  - ۲. الدروز.
  - ٣. النصرية.
  - ٤. القرامطة.

#### الخاتمية

وقد اشتملت على أهم نتائج البحث.

# البياب الأوّل

# الفصل الأوّل ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية

#### وتشتمل على:

- ۱. نسبه ومولده.
- ٢. إنتاجه العلمي.
- ٣. ما تميز به شيخ الإسلام من صفات.
  - ٤. جهاده ودفاعه عن الإسلام.

# ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية

#### ۱. نسبه:

هو شيخ الإسلام الإمام: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن محمد بن الخضر بن علي بن عبد الله بن تيمية، الحراني، ثم الدمشقي. كنيته: أبو العباس.

#### ٢. مولده ونشأته:

وُلد يوم الاثنين العاشر من ربيع الأوّل بحران سنة (٦٦١هـ)، ولما بلغ من العمر سبع سنين انتقل مع والده إلى دمشق هرباً من وجه الغزاة التتار، وقد نشأ في بيت علم وفقه ودين، فأبوه وأجداده وأخوته وكثير من أعمامه كانوا من المشاهير، منهم جده الأعلى (الرابع) محمد بن الخضر، ومنهم عبد الحليم بن محمد بن تيمية، وجده الأدنى عبد الحليم بن عمد بن تيمية، وجده الأدنى عبد السلام بن عبد الله بن تيمية مجد الدين أبو البركات صاحب التصانيف التي منها: المنتقى من أحاديث الأحكام، والمحرر في الفقه، والمسودة في الأصول، وغيرها، وكذلك أبوه عبد الحليم بن عبد السلام الحراني، وأخوه عبد الرحمن وغيرهم (۱).

ففي هذه البيئة العلمية الصالحة كانت نشأة صاحب الترجمة، وقد بدأ يطلب العلم أولاً على أبيه وعلماء دمشق، فحفظ القرآن وهو صغير، ودرس الحديث والفقه والأصول والتفسير، وعُرف بالذكاء وقوة الحفظ والنجابة منذ صغره، ثم توسّع في دراسة العلوم وتبحر فيها، واجتمعت فيه صفات المجتهد

 <sup>(</sup>١) نقلت كثيراً من هذه الترجمة مِمّا كتبه الدكتور (ناصر بـن عبـد الكـريم العقـل) في مقدمـة تحقيقـه
 لكتاب (اقتضاء الصراط في مخالفة أصحاب الجحيم)، ط مكتبة الرشد.

منذ شبابه، فلم يلبث أن صار إماماً يعترف له الجهابذة بالعلم والفضل والإمامة، قبل بلوغ سن الثلاثين من عمره.

#### ٣. إنتاجه العلمي:

وفي مجال التأليف والإنتاج العلمي، فقد ترك الشيخ للأمة تراثـاً ضخماً ثميناً، لا يزال العلماء والباحثون ينهلون منه معينـاً صافياً، تـوفرت منـه الآن المجلدات الكثيرة، من المؤلفات والرسائل والفتاوى والمسائل وغيرها، هذا مـن المطبوع، وما بقي مجهولاً أو مكنوزاً في عالم المخطوطات كثير.

ولم يترك الشيخ مجالاً من مجالات العلم والمعرفة التي تنفع الأمة، وتخدم الإسلام، إلاّ كتب فيه وأسهم بجدارة وإتقان، وتلك خصلة قلَّما توجد إلاّ عند العباقرة النوادر في التاريخ

فلقد شهد له أقرانه، وأساتذته، وتلاميذه، وخصومه بسعة الاطلاع، وغزارة العلم، فإذا تكلم في علم من العلوم أو فن من الفنون ظن السامع أنه لا يتقن غيره، وذلك لإحكامه له وتبحره فيه، وإنَّ المطَّلع على مؤلفاته وإنتاجه، والعارف بما كان يعمله في حياته من الجهاد باليد واللسان، والذب عن الدين، والعبادة والذكر، ليعجب كلّ العجب من بركة وقته، وقوة تحمله وجلده، فسبحان من منحه تلك المواهب.

# جهاده ودفاعه عن الإسلام:

الكثير من الناس يجهل الجوانب العملية من حياة الشيخ، فإنهم عرفوه عالماً ومؤلفاً ومفتياً، من خلال مؤلفاته المنتشرة، مع أن له مواقف مشهودة في مجالات أخرى عديدة أسهم فيها إسهاماً قوياً في نصرة الإسلام وعزة المسلمين، فمن ذلك: جهاده بالسيف، وتحريضه المسلمين على القتال، بالقول

والعمل، فقلد كان يجول بسيفه في ساحات الوغى مع أعظم الفرسان والشجعان، والذين شاهدوه في القتال أثناء فتح عكا عجبوا من شجاعته وفتكه بالعدو<sup>(۱)</sup>.

أما جهاده بالقلم واللسان، فإنه رحمه الله وقف أمام أعداء الإسلام من أصحاب الملل والنحل والفرق والمذاهب الباطلة والبدع كالطّود الشامخ، بالمناظرات حيناً وبالردود أحياناً، حتى فند شبهاتهم ورد الكثير من كيدهم بحمد الله، فقد تصدّى للفلاسفة، والباطنية، من صوفية وإسماعيلية ونصيرية وسواهم، كما تصدى للروافض والملاحدة، وفنّد شبهات أهل البدع التي تقام حول المشاهد والقبور ونحوها، كما تصدى للجهمية والمعتزلة وناقش المتكلمين والأشاعرة.

والمطَّلع على هذا الجانب من حياة الشيخ يكاد يجزم بأنه لم يبـق لـه مـن وقته فضلة، فقد حورب وطـورد، وأوذي وسُـجن مـرات في سـبيل الله، وقـد وافته منيته مسجوناً في سجن القلعة بدمشق.

ولا تزال بحمد الله ردود الشيخ سلاحاً فعّالاً ضد أعداء الحق والمبطلين؛ لأنها إنّما تستند إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ وعلى آله وسلم، وهدي السلف الصالح، مع قوّة الاستنباط، وقوة الاستدلال والاحتجاج الشرعي والعقلي، وسعة العلم، التي وهبها الله له.

وأكثر المذاهب الهدامة التي راجت اليوم بين المسلمين هي امتداد لتلك الفرق والمذاهب التي تصدى لهما المشيخ وأمثاله من سلفنا المصالح، لذلك ينبغي للدعاة والمصلحين أن لا يغفلوا هذه الناحية، ليستفيدوا مِمّا سبقهم به

<sup>(</sup>١) انظر: الأعلام في مناقب ابن تيمية، للبزار، ص (٦٧-٦٨)، تحقيق زهير الشاويش.

# سلفنا الصالح.

ولست مبالغاً حينما أقول: إنه لا تزال كتب السيخ وردوده هي أقوى سلاح للتصدي لهذه الفرق الضالة والمذاهب الهدامة التي راجت وبدأت تخرج أعناقها اليوم من جديد، والتي هي امتداد للماضي، لكن منها تلك التي تزيّت بأزياء العصر، وغيّرت أسماءها فقط، مثل البعثية، والاشتراكية، والقومية، والقاديانية، والبهائية، وسواها من الفرق والمذاهب، ومنها ما بقي على شعاره القديم كالشيعة، والرافضة، والنصيرية، والإسماعيلية، والخوارج، ونحو ذلك.

#### ٥. خصاله:

بالإضافة إلى ما اشتهر به هذا الإمام من العلم والفقه في الدين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قد وهبه الله خصالاً حميدة، اشتهر بها وشهد له بها الناس، فكان سخياً كريماً يـوثر المحتاجين على نفسه في الطعام واللباس وغيرهما، وكان كثير العبادة والذكر وقراءة القرآن، وكان ورعاً زاهداً لا يكاد يملك شيئاً من متاع الدنيا سوى الضروريات، وهذا مشهور عنه عند أهل زمانه حتى بين عامة الناس، وكان متواضعاً في هيئته ولباسه ومعاملته مع الآخرين، فما كان يلبس الفاخر، ولا الرديء من اللباس، ولا يتكلف لأحد يلقاه، واشتهر أيضاً بالمهابة والقوّة في الحق فكانت له هيبة عظيمة عند السلاطين والعلماء وعامة الناس، فكل من رآه أحبه وهابه واحترمه، إلاّ من سيطر عليهم الحسد من أصحاب الأهواء ونحوهم.

كما عُرِف بالصبر وقوة الاحتمال في سبيل الله، وكان ذا فراسة، وكان مستجاب الدعوة، وله كرامات مشهودة. رحمه الله رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جناته.

#### ٦. عصــره:

لقد عاش رحمه الله في عصر كثرت فيه البدع والضلالات، وسادت كثير من المذاهب الباطلة، واستفحلت الشبهات، وانتشر الجهل والتعصب والتقليد الأعمى، وغُزيت بلاد المسلمين من قبل التتار والصليبيين (الإفرنج).

ونجد صورة عصره جلية واضحة من خلال مؤلفاته التي بين أيدينا؛ لأنه اهتم بأجَلِّ أمور المسلمين وأخطرها، وساهم في علاجها بقلمه ولـسانه ويـده، فالمتأمل في مؤلفات الشيخ يجد الصّور التالية لعصره:

كثرة البدع والشركيات خاصة حول القبور والمشاهد والـزارات المزعومة، والاعتقـادات الباطلـة في الأحيـاء والمـوتى، وأنهـم ينفعـون ويـضرون، ويُدعون من دون الله.

🦛 انتشار الفلسفات والإلحاد والجدل.

هيمنة التصوف والطرق الصوفية الـضالة على العامـة مـن النـاس، ومـن انتشار المذاهب والآراء الباطنة.

البدع والشركيات، وتشيطهم للبدع والشركيات، وتشيطهم للبدع والشركيات، وتشيطهم للناس عن الجهاد، ومساعدتهم للتتار، أعداء المسلمين.

واخيراً نلاحظ تُقوِّي أهل السنة والجماعة بالشيخ وحفظه لعزائمهم، مِمّا كان له الأثر الحميد على المسلمين إلى اليوم، في التصدي للبدع والمنكرات، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنصح لأئمة المسلمين وعامتهم.

وقد وقف الشيخ رحمه الله في عصره إزاء هذه الانحرافات موقفاً مشهوداً، آمراً وناهياً، وناصحا، ومبيِّناً، حتى أصلح الله على يديـه الكـثير مـن أوضـاع المسلمين، ونصر به السنة وأهلها والحمد لله.

# ٧. وفاته:

إن من علامات الخير للرجل الصالح وقبوله لدى المسلمين: إحساسهم بفقده حين يموت، لذلك كان السلف يعدون كثرة المصلين على جنازة الرجل من علامات الخير والقبول له، لذلك قال الإمام أحمد: «قولوا لأهل البدع: بييننا وبينكم الجنائز»، أي أن أئمة السنة يفقدهم الناس إذا ماتوا ويكونون أكثر مشيعين يوم يموتون، ولقد شهد الواقع بذلك، فما سمع الناس بمثل الإمامين: أحمد بن حنبل، وأحمد بن تيمية، حين ماتا، من كثرة من شيعهما وخرج مع جنازة كل منهما، وصلى عليهما، فالمسلمون هم شهداء الله في أرضه.

هذا وقد توفي الشيخ رحمه الله، وهو مسجون بسجن القلعة بدمشق، ليلة الاثنين ٢٠ من شهر ذي القعدة سنة (٧٢٨هـ)، فهبّ كل أهل دمشق ومن حولها للصلاة عليه وتشييع جنازته، وقد أجمعت المصادر التي ذكرت وفاته أنه حضر جنازته جمهور كبير يفوق الوصف.

رحمه الله وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء(١).

<sup>(</sup>١) راجع في ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية:

١. الأعلام، لخير الدين الزركلي، (١/٤٤).

٢. الأعلام العلية في مناقب ابن تيمية، للحافظ عمر البزار، تحقيق زهير الشاويش.

٣. البداية والنهاية، لابن كثير، (١٤/ ١٣٤-١٣٥).

٤. شذرات الذهب، لابن العماد، (٦/ ٨٠-٨٦).

٥. فوات الوفيات، لمحمد بن شاكر الكتبي، (١/ ٧٤-٨٠).

كتاب الذيل على طبقات الحنابلة، لأبي الفرج عبد الله بن أحمد البغدادي، ص (٣٨٧-٣٨٠).

٧. ترجمة للدكتور ناصر بن عبد الكريم العقـل في مقدمة (اقتـضاء الـصراط المستقيم)، وقـد استفدت منها كثيراً، ونقلت منها مواضع كثيرة في هذه الترجمة.

٨. الجامع لسيرة شيخ الإسلام خلال سبعة قرون، محمد عزيز شمس – على العمران.

٩. ترجمة للدكتور عبد الرحمن المحمود في كتاب (موقف ابن تيمية من الأشاعرة)، ط مكتبة الرشد.

١٠. ترجمة للدكتور على بخيت الزهراني (شرح حديث جبريل).



# الفصل الثاني

# ترجمة موجزة للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب

#### تشتمل على:

- ١. اسمه ونسبه ومولده.
- ٢. طلبه للعلم ورحلاته وشيوخه.
- ٣. عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب.
  - ٤. تلامذته ومن تلقى العلم عليه.
    - ٥. صفاته ومؤلفاته.
      - ٦. وفاته.

# ترجمة موجزة للإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب

# ١. اسمه ونسبه ومولده:

هو الإمام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن علي بن محمد بن أحمد بن راشد بن بريد بن محمد بن بريد بن مشرف بن عمر بن معضاد بن ريس بن زاخر بن محمد بن علوي بن وهيب بن قاسم بن موسى بن مسعود بن عقبة بن سنيع بن نهشل بن شداد بن زهير بن شهاب بن ربيعة ابن أبو أسود بن مالك بن حنظل بن مالك بن زيد مناة بن تميم بن مر بن طابخة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان. كنيته: أبو الحسن.

ولد الشيخ – رحمه الله تعالى – سنة ١١١٥ للهجرة في بلدة العيينة من بلاد نجد، ونشأ في بيت علم ودين، فقد كان أبوه عبد الوهاب قاضي العيينة ومفتيها (۱)، وجده سليمان كان مفتي بلاد نجد بعامة (۲)، وعمه إبراهيم بن سليمان كان فقيها، وابن عمه عبد الرحمن بن إبراهيم (۳) كان عالماً معروفاً، وكان أخوه سليمان معروفاً بالعلم والمعرفة (۱).

<sup>(</sup>١) توفي سنة ١١٥٣هـ. انظر: روضة الأفكار الأفهام لابن غنام (١/ ١٧٥).

 <sup>(</sup>۲) توفي سنة ۱۰۷۹هـ، وله رسائل وإجابات كثيرة. انظر: عنوان المجد في تـاريخ نجـد لابـن بـشر
 (۲/ ۲۱۰)، مشاهير علماء نجد لعبد الرحمن آل الشيخ(۲۹).

 <sup>(</sup>٣) توفي سنة ١٢٠٦، وصفه الفاخري بأنه كان فقيهاً. انظر: الأخبارا لنجدية لمحمد بن عامر الفاخري.
 ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) وقد تولى قضاء حريملاء، وناوأ أخاه محمداً، وكتب كتابه «الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية»، ويقال: أنه رجع عن ذلك، توفي سنة ١٢٠٨هـ. انظر: علماء نجد خلال ستة قرون (٢٠٢/١)، الإمام محمد بن عبد الوهاب ومنهجه في الدعوة، رسالة ماجستير بقسم العقيدة بجامعة الإمام للطالب محمد السكاكر (١٢٦)، الشيخ محمد بن عبد الوهاب حياته وفكره، د. عبد الله العثيمين (١٦٩-٦٩)، دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لعبد العزيز العبد اللطيف (٢٦-٤١).

في هذه البيئة العلمية نشأ الشيخ، وتأثر بها تأثراً كبيراً ظهر في حياته العلمية والدعوية.

# ٢. طلبه للعلم، ورحلاته فيه، وشيوخه:

بدأ الشيخ – رحمه الله تعالى – في طلب العلم صغيراً، حيث قرأ القرآن على والده، وحفظه عن ظهر قلب قبل العاشرة من عمره، ثم قرأ مبادئ الفقه الحنبلي عليه، وشرع يحفظ عليه المتون العلمية في شتى الفنون، ورحل لطلب العلم في ضواحي نجد، ثم استأذن والده للحج، فأذن له، فحج، وجاور مكة، وقرأ على علمائها في المسجد الحرام، ثم رحل إلى المدينة المنورة، فقرأ على علمائها، ومن أبرزهم الشيخ عبد الله بن إبراهيم بن سيف<sup>(۱)</sup>، وابنه الفرضي إبراهيم <sup>(۲)</sup>، والشيخ محمد حياة السندي، ثم رجع إلى العيينة لزيارة أهله، ثم عاد مرة أخرى إلى المدينة، ولازم علماءها.

بعد ذلك رحل الشيخ إلى العراق، حيث أقام بالزبير والبصرة، وكان يتردد على علماء تلك البلدتين، ومن أبرزهم الشيخ محمد المجموعي، شم لما نفد ما معه من النفقة أراد الرجوع إلى العيينة وفي طريقه وفق له الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف الأحسائي في الأحساء، فنزل عنده مدة، وأخذ عنه، ثم رجع بعد ذلك إلى بلاده.

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن إبراهيم بن سيف الشمري، ولد بالمجمعة من قرى سدير، شم رحل مع والده إلى المدينة النبوية، وأقام بها، وأخذ عن علمائها، وكان ضليعاً في علم الأنساب والتاريخ، له رسائل ونظم رائق، وتوفي سنة ١١٤٠هـ. انظر: عنوان المجد في تاريخ نجد لابن بشر (١/ ٢٠، ٧٤، ١٦٦)، فهرس الفهارس للكتاني (١/ ٢٧١)، روضة الناظرين عن مآثر علماء نجد وحوادث السنين لعثمان القاضي (١/ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن عبد الله بن إبراهيم بن سيف، ولـد بالمدينة النبوية سنة ١١١٩هـ، وأخذ عن علمائها، له كتاب «العذب الفائض شرح الفية الفرائض»، وكان - فيما ذكر - ممن شرق بدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، توفي سنة ١١٨٩هـ.

ويذكر بعض الكتاب أن الشيخ رحل إلى بغداد ودمشق والقدس ومصر والهند وكردستان وهمذان وأصفهان والري وقم وقرية أبي لباس وحلب<sup>(۱)</sup>، بيد أن هذا القول لا أساس له من الصحة<sup>(۱)</sup>.

هذه أهم رحلات الشيخ، وهؤلاء هم شيوخه.

# ٣. عقيدته:

لقد اتهم أهل الزيغ والضلالة الشيخ – رحمه الله تعالى – بفساد المعتقد، ودفعاً لذلك، فإليك بيان عقيدته بما ذكره هو؛ ليتبين لـك أن عقيدته عقيدة أهل السنة والجماعة.

قال رحمه الله تعالى – في رسالته لأهل القصيم لما سألوه عن معتقده: «أشهدُ الله ومن حضرني من الملائكة، وأشهدكم أني أعتقد ما اعتقدته الفرقة الناجية: أهل السنة والجماعة، من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، و الإيمان بالقدر خيره وشره، ومن الإيمان بالله: الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه على لسان رسوله من غير تحريف ولا تعطيل، بل أعتقد أن النس كَمِثَلِهِ مَنَى مُ وهُوالسَّمِيعُ الْبَصِيرُ فلا أنفي عنه ما وصف به نفسه، ولا أحرف الكلم عن مواضعه، ولا ألحد في أسمائه وآياته، ولا أكيف ولا أمثل صفاته – تعالى – لا سمي له، ولا كفؤ له، ولا ند له، ولا يقاس بخلقه، فإنه – سبحانه – أعلم بنفسه وبغيره، وأصدق قيلاً، وأحسن حديثاً، فنزه نفسه عما وصفه به المخالفون من أهل التكليف والتمثيل، وعما نفاه عنه النافون من أهل التكليف والتمثيل، وعما نفاه عنه النافون من أهل التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ سُبّحَنَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِفُوكَ عنه النافون من أهل التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ سُبّحَنَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِفُوكَ عنه النافون من أهل التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ سُبّحَنَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِفُوكَ عنه النافون من أهل التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ سُبّحَنَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِفُوكَ عنه النافون من أهل التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ سُبّحَنَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِفُوكَ عَمّا المَنْهُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ مَن أَهْلِ التحريف والتعطيل، فقال: ﴿ السّبَحَانَ رَيّكِ رَبّ الْعِزّةِ عَمّا يَصِهُ وَالْمَالِينَ عَلْهِ النّه المُعْلَدُ السّبَعَالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

 <sup>(</sup>۱) انظر: لمع الشهاب في سيرة محمد بن عبد الوهاب لمؤلف مجهول (٩-١٣)، الشيخ محمد بن عبدالوهاب – حياته وفكره – (٤١-٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب في التاريخ، لعبد الله الرويشد (١/ ٣٨).

وأعتقد أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق، منه بـدأ وإليـه يعـود، وأنـه تكلم به حقيقة، وأنزله على عبد ورسوله وأمينه على وحيه وسفيره بينه وبـين عباده: نبينا محمد على.

وأومن بأن الله فعَّال لما يريد، ولا يكون شيء إلاَّ بإرادته، ولا يخرج شيء عن مشيئته، وليس شيء في العالم يخرج عن تقديره، ولا يصدر إلاَّ عن تـدبيره، ولا محيد لأحد عن القدر المحدود، ولا يتجاوز ما خط له اللوح المسطور.

وأعتقد الإيمان بكل ما أخبر به النبي همّ ممّا يكون بعد الموت، فأومن بفتنة القبر ونعيمه، وبإعادة الأرواح إلى الأجساد، فيقوم الناس لرب العالمين حفاة عراة غرلا، تدنو منهم الشمس، وتنصب الموازين، وتوزن بها أعمال العباد، فمن تقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم في جهنم خالدون، وتنشر الدواوين، فآخذ كتابه بيمينه، وآخذ كتابه بشمال.

وأومن بحوض نبينا محمد ﷺ بعرصة القيامة، ماؤه أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، آنيته عدد نجوم السماء، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها.

وأومن بأن الصراط منصوب على شفير جهنم يمر به الناس على قدر أعمالهم.

وأومن بشفاعة النبي الله وأنه أول شافع وأول مشفع، ولا ينكر شفاعة النبي الله إلا أهل البدع والضّلال، ولكنها لا تكون إلا من بعد الإذن والرضا، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ الرَّضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا لِإِذِنهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقال تعالى: ﴿ وَكُم مِن مَلكِ فِي السَّمَوَ بَ لَا تُغْفِي شَفَعَ نُهُمُ شَيّعًا إِلَّا مِنْ بَعَدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ ﴾ [المسركون فليس لهم من وهو لا يرضى إلا التوحيد، ولا يأذن إلا لأهله، وأما المشركون فليس لهم من الشفاعة نصيب، كما قال تعالى: ﴿ فَمَانَفَعُهُ مُشَفَعَةُ الشّنِفِعِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨].

وأومن بأن الجنة والنار مخلوقتان، وأنهما اليـوم موجودتـان، وأنهما لا يفنيان، وأومن أن المؤمنين يرونه بأبصارهم يوم القيامة، كما يرون القمـر ليلـة البدر لا يضامون في رؤيته.

وأومن بأن نبينا ﷺ خاتم النبيين والمرسلين، ولا يـصلح إيمــان عبــد حتــى يؤمن برسالته، ويشهد بنبوته.

وأقر بكرامات الأولياء ومالهم من المكاشفات، إلاّ أنهم لا يستحقون من حق الله تعالى شيئاً، ولا يطلب منهم ما لا يقدر عليه إلاّ الله.

ولا أشهد لأحد من المسلمين بجنة ولا نار، إلا من شهد له رسول الله ﷺ، ولكني أرجو للمحسن، وأخاف على المسيء، ولا أكفر أحداً من المسلمين بذنب، ولا أخرجه من دائرة الإسلام.

وأرى الجهاد ماضياً مع كلّ إمام: بـراً كـان أو فـاجراً، وصـلاة الجماعـة خلفهم جائزة، والجهاد ماض منذ بعث الله محمـداً إلى أن يقاتـل آخـر هـذه الأمة الدجال، لا يبطله جور جائر، ولا عدل عادل.

وأرى وجوب السمع والطاعة لأئمة المسلمين: بـرهم وفـاجرهم، مـا لم يأمروا بمعصية الله.

ومن ولي الخلافة، واجتمع عليه الناس، ورضوا به، وغلبهم بسيفه حتى

صار خليفة، وجبت طاعته، وحرم الخروج عليه.

وأرى هجر أهل البدع ومباينتهم حتى يتوبوا، وأحكم عليهم بالظاهر، وأكل سرائرهم إلى الله، وأعتقد أن كلّ محدثة في الدين بدعة.

وأعتقد أن الإيمان قول باللسان، وعمل بالأركان، واعتقاد بالجنان، يزيـد بالطاعة، وينقص بالمعصية، وهو بضع وسبعون شعبة، أعلاها شهادة أن لا إلــه إلاَّ الله، وأدناها إماطـة الأذى عـن الطريـق، وأرى وجـوب الأمـر بـالمعروف والنهي عن المنكر على ما توجبه الشريعة المحمدية المطهرة.

فهذه عقيدة وجيزة، حررتها وأنا مشغول البال؛ لتطلعوا على مـا عنـدي، والله على ما نقول وكيل»<sup>(١)</sup>.

فهذه عقيدة الشيخ – رحمه الله تعالى – وهي عقيدة أهل السنة والجماعــة، التي أجمع عليها المسلمون، خلا أهل البدع والمذاهب الباطلة.

#### ٤. تلامذتـــه:

لقد تتلمذ على يدي الشيخ طلبة نجباء، أصبحوا بعدُ علماء أجلاء، حملوا الدعوة التي أحياها الله على يدي الـشيخ، وتولـوا مناصـب قـضائية وتعليميـة

ودعوية، فنفع الله بهم، حيث أكملوا ما بدأه الشيخ. ومن هـؤلاء التلاميـذ أبنـاؤه: الـشيخ عبـد الله(٢)، والـشيخ حـسين<sup>(٣)</sup>،

<sup>(</sup>١) مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٥/ ٨-١١).

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ الإمام العلامة عبد الله بن محمد بـن عبـد الوهـاب، أحـد أثمـة أهـل الـسنة والجماعـة المتأخرين، ولد سنة ١١٦٥، ونشأ في بيت علم ودين، وهو بيت والده الإمام، وتربى تربية صالحة. وأخذ عن أبيه العلم، ولما تـوفي والـده تـولى مهـام الـدعوة مـن بعـده، لـه مؤلفـات منهـا: مختصر السير، والرد على الرافـضة والزيديـة، تــوفي ١٢٤٤هـــ. انظــر: علمــاء نجــد خـــلال ســتة قرون (۱/ ۶۸–۵۵).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ حسين بن محمد بن عبد الوهاب، أحد كبار علماء الدعوة النجدية السلفية، قرأ علمي والــده. وأفاد منه، وتولى الخطابة في جامع الدرعية الكبير، كمـا تــولى التــدريس، لــه رســائل إصـــلاحية عديــدة وفتاوى مفيدة، وقد توفي سنة ١٢٢٤هـ. انظر: علماء نجد خلال ستة قرون (١/ ٢٢٠–٢٢١).

والشيخ علي<sup>(۱)</sup>، وحفيده الشيخ عبد الرحمن بن حسن<sup>(۱)</sup>، والشيخ حمد بن ناصر بن معمر<sup>(۱)</sup>، والشيخ حسين بن معمر<sup>(1)</sup>، والشيخ عبد العزيز الحصين<sup>(۱)</sup>، والشيخ عبد العزيز الحصين<sup>(۱)</sup>، وغيرهم كثير.

- (۱) هو الشيخ علي بن محمد بن عبد الوهاب، أكبر أبناء الشيخ، كان عالماً جليلاً ورعاً كثير الخوف من الله، له إلمام عظيم بالفقه والتفسير، شارك في نشر الدعوة السلفية بلسانه وسنانه، حيث كان يخرج للجهاد في سبيل الله، وقد توفي سنة ١٢٤٥هـ. انظر: علماء نجد خلال ستة قرون (٣/ ٥٣٥-٧٣٧)، روضة الناظرين ومآثر علماء نجد وحوادث السنين لمحمد القاضي (٢/ ١٢٣-١٢٥).
- ا) هو الشيخ الإمام المجدد الثاني عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، أحد العلماء الأعلام والأثمة الكرام، ولد سنة ١١٩٣هـ، وقرأ على جده شيخ الإسلام، وعلى الشيخ حمد بن ناصر بن معمر وغيرهما من سادات أهل العلم، وجاهد في سبيل الله بكل ما يستطيع، وصنف الكتب النافعة، منها: فتح المجيد في شرح كتاب التوحيد، وقرة عيون الموحدين، توفي سنة ١٢٨٥هـ. انظر: علماء نجد خلال ستة قرون (١/ ٢٥- ٢٦)، عقد الدرر فيما وقع في نجد من الحوادث في آخر القرن الثالث عشر لإبراهيم بن عيسى (٧٠- ٨١)، روضة الناظرين (١/ ٢٠٠- ٢٢).
- ٣) هو الشيخ العلامة الفقيه الإمام الحافظ حمد بن ناصر بن عثمان بن معمر العنقري السعدي التميمي، من العلماء الكبار والأثمة الحفاظ، نشأ وترعرع في أحضان الدعوة السلفية التي أحياها الإمام محمد بن عبد الوهاب، وتأثر بها تأثراً كبيراً، ولازم الإمام وأخذ عنه حتى غدا من كبار أثمة الدعوة، وقادتها المصلحين، وجلس للتدريس فأفاد الناس منه ومن علمه، وقد توفي سنة الدعوة، ونظر: علماء نجد خلال ستة قرون (١/ ٢٣٩-٢٤٣).
- (٤) هو الشيخ المؤرخ حسين بن أبي بكر بن غنام النجدي الأحسائي، أحد المؤرخين الكبار، لازم حلق الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وأفاد منه، وكتب سيرته، وجمع كثيراً من رسائله، فأفاد الناس من ذلك، وقد صنف كتباً منها: العقد الثمين في شرح أصول الدين، روضة الأفكار والإفهام لمرتاد حال الإمام، وتعداد غزوات الإسلام، وقد توفي سنة ١٢٢٥هـ. انظر: عنوان المجد (١/٩٤١)، هدية العارفين (٣٢٨)، مشاهير علماء نجد (١/٩٤١).
- (٥) هو الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بـن محمـد الحـصين التميمـي، ولـد عــام ١١٥٤، ولازم دروس الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب، وأفاد منه، وتولى القضاء لثلاثة مـن آثمـة آل سـعود، وهم عبد العزيز بن محمد بن سعود، وابنه سعود، وابنه عبد الله بن سعود، له عدة رســائل متفرقـة موجود بعضها في الدرر السنية، وقد توفي سنة ١٢٣٧هـ.
- (٦) هو الشيخ العلامة عبد العزيز بن سويلم بن عبد العزيز بن عبد العزيز العسريني السبيعي، ولمد في الدرعية، وتربى تربية حسنة، ولازم الشيخ محمد وابنه عبد الله، ولاه الإمام عبد العزيـز بـن محمـد

#### ه. مؤلفاتــه:

صنف الإمام - رحمه الله تعالى - مصنفات كثيرة، دلت على سعة علمه، وقوة استنباطه، وأنه لم يكن مجرد جمَّاع لما في بطون الكتب، بل كان يكتب عن علم وبصيرة.

وقد ركز في مؤلفاته على ما وجد أنه أهل عصره بحاجة إليه ومن هذه المؤلفات: المؤلفات:

- ١. كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد.
  - ٢. مسائل الجاهلية.
  - ٣. كشف الشبهات.
  - الأصول الثلاثة.
  - ٥. مفيد المستفيد بكفر تارك التوحيد.
    - ٦. مختصر زاد المعاد.
      - ٧. مختصر السيرة.
- المختصر المغني والشرح الكبير، ويغيرها كثير جداً (١).

وقد قامت جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بجمع مؤلفات الشيخ ورسائله المخطوطة والمطبوعة، وأسندت تحقيقها ومراجعتها إلى بعض العلماء والباحثين، ثم قامت بطبعها في عدة مجلدات.

قضاء القصيم وتوابعه، لـه مخطوطـات ووثـائق وحـواش، تـوفي سـنة ١٢٤٤هـــ. انظـر: روضـة الناظرين (١/ ٢٨٣-٢٨٤).

<sup>(</sup>١) انظر: آثار الشيخ محمد بن عبد الوهاب، د. أحمد الضبيب.

ألم بالشيخ مرض شديد في أواخر شهر شوال من عام ١٢٠٦هـ، واستمر معه حتى توفاه الله في أواخر شهر ذي القعدة من العام نفسه. فرحمه الله، ورضي عنه، وأسكنه الفردوس الأعلى (١).

<sup>(</sup>۱) انظر في ترجمته: روضة الأفكار والأفهام (١/ ٧٥- ٨٥)، عنوان المجد في تاريخ نجد (١/ ٨٩- ٩٦)، الإمام محمد بن عبد الوهاب - دعوته وسيرته لسماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، حياة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لحسين خزعل، سيرة الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب لأمين سعيد، محمد بن عبد الوهاب لأحمد عبد الغفور عطار، الشيخ محمد بن عبد الوهاب - حياته وفكره، د. عبد الله الصالح المعثيمين، الإمام محمد بن عبد الوهاب مصلح المظلوم ومفترى عليه، الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب في التاريخ لعبد الله بن سعد الرويشد، علماء نجد خلال ستة قرون (١/ ٢٥- ٤٨)، بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب لجمع من الباحثين نشرته جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، تاريخ الدولة السعودية الأولى لأمين سعيد (٥ ٤- ٤٧).

# الباب الثاني شـروط تكفيــر المعيــن

### ويشتمل على:

- تمهيد في بيان شروط التكفير وموانعه.
  - الفصل الأوّل: اشتراط قيام الحجة.
- الفصل الثاني: الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل
   الخفية في مسالة تكفير المعين عند شيخي
   الإسلام وعلماء الدعوة.
- الفصل الثالث: اشتراط قصد المعين بكلامه المعنى
   المكفر عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة.
- الفصل الرابع: التفريق بين التكفير المطلق وتكفير المعين.

## الباب الثاني

# شروط تكفير المعين عند شيخي الإسلامي ابن تيمية وابن عبد الوهاب وعلماء الدعوة الإصلاحية

### تمهيد: في بيان شروط التكفير وموانعه:

نحاول بعون الله تعالى في هذا التمهيد بيان شروط التكفير وموانعه بصورة إجمالية موجزة، والتفصيل سيأتي في فصول مستقلة من هذا البحث، نقول وبالله التوفيق،،

أشار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في مواضع عديـدة إلى أن تكفير المعين يتوقـف علـى ثبـوت شـروط وانتفاء موانـع، ونحـاول أن نجمـع مواضع هذه القاعدة من كلام شيخ الإسلام رحمه الله.

- السيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «فإنَّ نصوص الوعيد التي في الكتاب والسنة ونصوص الأئمة بالتكفير والتفسيق، ونحو ذلك لا يستلزم ثبوت موجبها في حق المعين، إلا إذا وُجِدَت الشروط وانتفت الموانع»(١).
- ٢. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى مقرراً هذه القاعدة: "إنَّ التكفير العام كالوعيد العام يجب القول بإطلاقه وعمومه، وأما المعين أنه كافر، أو مشهود له بالنار؛ فهذا يقف على الدليل المعين، فإن الحكم يقف على ثبوت شروطه، وانتفاء موانعه» (٢).
- ٣. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في معرض حديثه عن تنازع أهل العلم في تكفير أهل البدع مقرراً هذه القاعدة: «ولم يتدبروا أنَّ التكفير له شروط وموانع قد تنتفى في حق المعين، وأن التكفير المطلق لا يستلزم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۱۰/ ۳۷۲).

<sup>(</sup>٢) شرح حديث جبريل والإيمان الأوسط، ٥٧٢-٥٧٣، ط مكتبة ابن الجوزي.

تكفير المعين إلا إذا وُجِدَت الشروط وانتفت الموانع، بيَّن هذا الإمام أحمد وعامة الأئمة الذين أطلقوا العمومات، ولم يكفِّروا أكثر من تكلم بهذا الكلام بعينه»(١).

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى مفسراً تكفير الإمام أحمد لمعين من أهل البدع، ومقرراً هذه القاعدة: «وقد نقل عن أحمد ما يدل على أنه كفّر به (بخلق القرآن) قوماً معينين، فأما أن يذكر عنه في المسألة روايتان ففيه نظر، أو يحمل الأمر على التفصيل؛ فيقال: من كفر بعينه فليقام الدليل على أنه وجدت فيه شروط التكفير وانتفت موانعه، ومن لم يكفره بعينه فلانتفاء ذلك في حقه، هذا مع إطلاق قوله بالتكفير على سبيل العموم»(٢).

#### شروط التكفير:

بعد أن نقلنا مواضع هذه القاعدة الهامة، يتـضح لنــا الفــرق بــين الــتكفير المطلق وتكفير المعين.

أ. التكفير المطلق هو: تنزيل الحكم بالكفر على الفعل والقول؛ فيقال:
 من قال كذا كفر، أو فعل كذا كفر، دون تنزيل الحكم على المعين،
 وإن كان قد أتى بالفعل أو القول المكفر.

ب. تكفير المعين: هو الحكم بالكفر على الشخص المعين الذي فعل
 الكفر، أو قاله بعد التحقق من ثبوت الشروط وانتفاء الموانع.

فأما شروط التكفير والحكم به فتنقسم إلى أقسام:

 أ. شروط في الفاعل: أن يكون عاقلاً بالغاً، متعمداً لفعل الكفر، مختاراً له.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۲/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) السابق (١٢/ ٤٨٩).

ب. شروط في الفعل أو القول المكفّر: أن يكون فعله أو قوله ثبت بالأدلة الشرعية أنه كفرٌ أكبرُ أو شركٌ أكبرُ، وأن يكون هذا الفعل المكفر مِمّا ذكر أهل العلم أنه فعل أو قول مكفر مخرج من الملة.

وكذلك يكون الفعل أو القول صريح الدلالة على الكفر، أي مشتمل لفظ واضح مكفِّر بخلاف المحتملات من الألفاظ.

ومثال الألفاظ المكفرة بصريح العبارة: ألفاظ الشرك الأكبر كقول بعضهم يا سيدي فلان عافني وارزقني، أو أنا في غوثك ومددك.

وكذلك من الأفعال المكفرة صراحة: إلقاء المصحف تعمداً في القاذورات مع علمه بأنه كتاب الله، لأنه لا يحتمل إلاّ الاستخفاف.

أما الألفاظ المحتملة للكفر وعدمه – مثل أقوال أهل البدع غير الدالة صراحة على الكفر، وإن كان لازمها الكفر، وقد مثّل لها أهل العلم بأمثلة في كتبهم، وهذه الأقوال والأعمال المحتملة للكفر وعدمه تسمى بالتكفير بالمحتملات، أو التكفير بالمآل، أي أن القول ليس كفراً في ذاته، ولكنه يؤدي إلى الكفر، ومثل هذه الأقوال يحتاط ويتوقف في تكفير صاحبها إلا إذا التزم بلازمها صراحة، وسيأتي تفصيل ذلك في فصلٍ مستقلٍ من هذا الكتاب.

وقد ذكر أهل العلم أمثلة لذلك، نذكر منها:

1. قال القاضي عياض رحمه الله تعالى: «شاهدت شيخنا القاضي أبا عبد الله عمد بن عيسى أيام قضائه أتى برجل هاتر رجلاً، ثم قصد إلى كلب فضربه برجله، وقال له: قم يا محمد، فأنكر الرجل أن يكون قال ذلك، وشهد عليه لفيف من الناس، فأمر به إلى السجن وتقصىً عن حاله، وهل يصحب من يستراب بدينه؟ فلما لم يجد ما يقوي الريبة ضربه بالسيف وأطلقه» اهد. قال الشارح إن خصم الرجل كان اسمه محمداً (۱).

<sup>(</sup>١) شرح الشفا (٢/ ٩٨٤-٩٩٦)، ط عيسى الحلبي.

- ٢. قال القاضي عياض أيضاً: «ونزلت أيضاً مسألة استفتى فيها بعض قيضاة الأندلس شيخنا القاضي أبا محمد بن منصور رحمه الله في رجل تنقص آخر بشيء فقال له: إنما تريد تنقصي بقولك، وأنا بشر وجميع البشر يلحقهم النقص حتى النبي ، فأفتاه بإطالة سجنه وإيجاع أدبه إذا لم يقصد السب، وكان بعض فقهاء الأندلس أفتى بقتله» (١).
- ٣. وسئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عمن قال لشريف يا كلب، يا ابن الكلب، لا تمد يدك إلى حوض الحمام، فقيل له: «إنه شريف فقال لعنه الله، ولعن من شرّفه، فقيل له: أين عقلك؟ هذا شريف!، فقال: كلب بن كلب، فقام إليه وضربه، فهل يجب قتله أم لا؟ وشهد عليه بذلك عدو له؟، فأجاب رحمه الله: لا تقبل شهادة العدو على عدوه ولو كان عدلاً، وليس هذا الكلام بمجرده من باب السب الذي يقتل صاحبه، بل يستفسر عن قوله، من شرّفه، فإن ثبت بتفسيره، أو بقرائن حالية لفظية أنه أراد لعن النبي ش وجب قتله، وإن لم يثبت ذلك أو تبيّن بقرائن حالية أو لفظية أنه أراد غير النبي ش: مثل أن يريد لعن من يعظمه، أو يبجله، أو لعن من يعتقده شريفاً، لم يكن ذلك موجباً للقتل باتفاق العلماء»(٢).
- قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «ومن سب أباً هاشمي عُزِّر على ذلك، ولا يجعل ذلك سبًا للنبي هم ولو سب أباه وجده لم يحمل على النبي هم فإن اللفظ ليس ظاهراً في ذلك؛ إذ الجد المطلق هو أبو الأب، وإذا سمى العبد جداً فأجداده كثيرة، فلا يزول الإيمان المتيقن بالشك، ولا يباح المدم المعصوم بالشك، لاسيما والغالب من حال المسلم هو أنه لا يقصد سب النبي هم فلا لفظه ولا حاله يقتضي ذلك، ولا يقبل عليه قول من ادعى النبي هم الله المناه ولا حاله يقتضي ذلك، ولا يقبل عليه قول من ادعى

<sup>(</sup>١) السابق نفسه.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۳۵/ ۱۹۷–۱۹۸).

أنه قصد الرسول ﷺ بلا حجــة»(١).

وقد مثّل أهل العلم للأفعال المحتملة للكفر وعدمه: برجل يصلي إلى القبلة وأمامه نار أو قبر، فيحتمل أنه يصلي لله، أو للنار، أو للقبر، فلا بد من تبيّن حاله وقصده، والنظر في قرائن حاله، هل هو معروف بالخير، أو في دينه ريب كمجوسي من عبدة النار أظهر الإسلام تقية، وقد بوب الإمام البخاري لهذه المسألة في كتاب «الصلاة» من صحيحه باب «باب من صلى وقدامه تنور أو نار، أو شيء ما يعبد فأراد له الله» (٢).

وكذلك من شروط تكفير المعين، ثبوت الكفر أو الردة عليه ثبوتاً شرعياً بطريق صحيح، لأن المكلف لا يؤاخذ بشيء من أقواله أو أفعاله في أحكام الدنيا إلا بطرق تثبتها الشريعة مثل الإقرار أو شهادة الشهود، وأما الردة وهي الإتيان بقول مكفر أو فعل مكفر فتثبت بأحد أمرين: بالإقرار أو بشهادة رجلين مسلمين عدلين، وهذا مذهب جماهير العلماء، ولم يخالف فيه إلاً الحسن، إذ اشترط أربعة شهود لإثبات الردة، لأن عقوبتها القتل قياساً على الزنا(٣).

ولا بد في أداء الشهادة بالردة من التفصيل، ولا يقبل الإجمال لاحتمال أن يكون ما وقع ليس كفراً ولا ردة.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۳۱/۳٤).

<sup>(</sup>۲) فتح الباري (۱/ ۵۲۷)

راجع تفصيل مسألة الأقوال المحتملة للكفر وعدمه:

<sup>.</sup> صحيح البخاري، كتاب استتابة المرتدين – باب إذا عرض الذمي بسب النبي ، ولم يـصرح (فتح الباري ۱۲/ ۱۸۰).

٢. الشفا للقاضى عياض، فصل الأقوال المحتملة لسب النبي ﷺ (٢/ ٩٧٨-٩٩٩).

الفصل لابن حزم، تحقيق القول في إكفار المتأولين (٢/ ١٠٠٦ - ١٠٨٦)، ط عيسى الحلبي.

٤. مجموع الفتاوي (٣٥/ ١٩٧)، (١٣٦/ ١٣٦).

٥. إعلام الموقعين لابن القيم (٢/ ٥).

<sup>(</sup>٣) راجع المغنى مع شرح الكبير (١٠/ ٩٩).

قال القاضي برهان الدين بن فرحون المالكي: «لا تقبل الشهادة بالردة المجملة، كقول الشهود كفر فلان أو ارتد، بل لا بـد مـن تفـصيل مـا سمعـوه، ورواه منه لاختلاف الناس في التكفير، فقد يعتقدون كفراً ما ليس بكفر»(١).

## شرح قول شيخ الإسلام «وانتفت موانعه»:

المانع: هو ما يلزم من وجوده عـدم الحكـم، ولا يلـزم مـن عدمـه وجـود الحكم أو عدمه، وتنقسم موانع التكفير إلى ثلاثة أقسام:

أ. موانع الفاعل: وهي ما يعرض له بما يجعله غير مؤاخذ بأفعال وأقوال شرعاً، وهي ما تسمى (بعوارض الأهلية)، مثل: الجهل – الخطأ – التأويل – الإكراه.

والأهلية عند الأصوليين تنقسم إلى قسمين:

اهلية الأداء: وتعني ضلاحية الفرد لأن تعتبر أقوال وأفعال شرعاً،
 والعقل والبلوغ والاختيار من شروط صحة الأهلية.

أهلية الوجوب: تعني صلاحية الفرد لأن تكون له حقوق وعليه واجبات.

وعـوارض الأهليـة: متعلقـة بأهليـة الأداء، وهـي أمـور تعـرض للمكلف فتجعل أقواله وأفعاله غير معتبرة شرعاً.

ب. موانع في الفعــل المكفّــر: لكــون الفعــل غــير صــريح في الكفــر أو الــدليل الشرعي غير قطعى الدلالة.

ج. موانع في الثبوت: تمنع من ثبوت الفعل المكفر على المعين لكون أحد
 الشهود ليس عدلاً غير مقبول الشهادة أو صغيراً لا يعتد بشهادته (٢).

<sup>(</sup>١) راجع تبصرة الأحكام (٢/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) راجع في ذلك: ١. عوارض الأهلية للجبوري، جامعة أم القرى.

٢. عارض الجهل، ط مكتبة الرشد.

٣. فتاوى الأئمة النجدية، المجلد الثالث.



# الفصل الأوّل قيسام الحجسة

#### ويشتمل على:

- ا. نصوص شيخ الإسلام في اشتراط قيام الحجة لتكفير المعين.
  - ٢. نصوص علماء الدعوة في صفة قيام الحجة.
    - ٣. الفرق بين قيام الحجة وفهم الحجة.
- ٤. أقوال علماء الدعوة في عدم اعتبار الشبهة والتأويل
   عذراً في مسائل الشرك الأكبر.
  - ٥. الخلاصة مِمّا سبق.

### الفصل الأول

### اشتراط قيسام الحجسة لتكفير المعين

#### 

يشترط شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله لتكفير المعين قيام الحجة عليه بالكتاب والسنة، وتارة يعبر عن ذلك بقيام الحجة، وأخرى يعبر عنها ببلوغ الحجة، وتارة يعبر عنها بالحجة الرسالية، وأخرى يعبر عنها ببلوغ العلم، والتعبيرات متقاربة المعنى.

## نصوص شيخ الإسلام في اشتراط بلوغ الحجة لتكفير المعين:

- ا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض حديثه عن الشرك: «وهذا الشرك إذا قامت على الإنسان الحجة فيه، ولم ينته وجب قتله كقتل أمثاله من المشركين، ولم يدفن في مقابر المسلمين، ولم يصل عليه، وأما إذا كان جاهلاً لم يبلغه العلم، ولم يعرف حقيقة الشرك الذي قاتل عليه النبي المشركين، فإنه لا يحكم بكفره»(١).
- ٢. قال شيخ الإسلام ابن تيمية مبيّناً أن الحجة تقوم بالكتاب والسنة: «ومن خالف ما يثبت بالكتاب والسنة: فإنه يكون إمّا كافراً، أو فاسقاً، وإما عاصياً، إلا أن يكون مجتهداً مخطئاً فيثاب على اجتهاده، وكذلك إن كان لم يبلغه العلم الذي تقوم عليه به الحجة، أما إذا قامت عليه الحجة الثابتة بالكتاب والسنة فخالفها، فإنه يعاقب بحسب ذلك، إما بالقتل وإما

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ١٥١).

بدونه»(۱).

- ٣. قال شيخ الإسلام مشترطاً قيام الحجة قبل تكفير المعين وذلك في معرض حديثه عن بعض المكفرات: «لكن من الناس من يكون جاهلاً ببعض الأحكام جهلاً يُعْذَر به، فلا يحكم بكفر أحد حتى تقوم عليه الحجة من جهة بلاغ الرسالة كما قال تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾»(٢).
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض حديثه عن المخالفين في مسائل الصفات المنكرين لعلو الله الله مبيّناً أنَّ إنكار ذلك مستلزم لتكذيب الرسول، وهو كفر. قال رحمه الله مشترطاً قيام الحجة: «لكن ليس كلّ من تكلم بكلمة الكفر يكفر، حتى تقوم عليه الحجة المثبتة لكفره، فإذا قامت عليه الحجة كفر حينئذ» (٣).
- قال شيخ الإسلام عند حديثه عن مسائل الاستغاثة بغير الله: «ومن أثبت لغير الله ما لا يكون إلا لله فهو أيضاً كافر إذا قامت عليه الحجة التي يكفر تاركها» (٤).
- ٦. قال شيخ الإسلام رحمه الله: «ولهذا لم يكفّر العلماء من استحل شيئاً من المحرمات لقرب عهده بالإسلام، أو لنشأته ببادية بعيدة، فإن حكم الكفر لا يكون إلا بعد بلوغ الرسالة»(٥).
- ٧. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «ولا يكفر الشخص المعين حتى تقوم عليه الحجة كما تقدم» (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/۱۱۳).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۲۱/۱۱).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۹/۲۰۵).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١/ ١٢).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (١/٤).

<sup>(</sup>٦) شرح حديث جبريل (٥٧٣).

٨. قال شيخ الإسلام: «والتكفير هو من الوعيد، فإنه وإن كان القول تكذيباً
لما قال الرسول هي، لكن قد يكون الرجل حديث عهد بالإسلام، أو نشأ
ببادية بعيدة، مثل هذا لا يكفر بجحد ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة»(١).

بعد استعراض نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في اشتراط قيام الحجة لتكفير المعين، نقول: إنَّ لفظ قيام الحجة تتعلق به عدة أمور لا بد من شرحها وإيضاحها علماء الدعوة في معرض حديثهم عن اشتراط قيام الحجة قبل تكفير المعين.

وقد ذكروا أنَّ قيام الحجة لا يشترط فيه فهم الحجة، بل تقوم بمجرد بلوغ الدليل من الكتاب والسنة: وقد ذكروا في معرض حديثهم عن قيام الحجة، أنه ليس من شروط قيام الحجة فهمها، فقد تقوم الحجة على قوم دون فهمهم لوجه الصواب منها، وإلا لو اشترطنا فهم الحجة للزم من ذلك أن لا يكفر إلا المعاند، وهو باطل قطعاً، فمن سمع الحجة وهو عاقل، فقد قامت عليه الحجة.

# نصوص علماء الدعوة في عدم اشتراط فهم الحجمة لتكفير المعين، وتوجيههم لنصوص شيخ الإسلام:

ا. قال الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب في معرض حديثه عمن فهم كلام شيخ الإسلام خاطئاً في مسألة قيام الحجة: «فمن بلغه القرآن فقد بلغته الحجة، ولكن أصل الإشكال أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة، وبين فهم الحجة، فإن أكثر الكفار والمنافقين لم يفهموا حجة الله مع قيامها عليهم، كما قال تعالى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحْتَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَامِ بَلَهُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤]» (٢).

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۳/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>٢) مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب [٣/ ١٥٩ – ١٦٠]، وفتاوى الأئمة النجدية [٣/ ٢٣٨].

- السيخ محمد بن عبد الوهاب: "وقيام الحجة نوع، وبلوغها نوع، وقد قامت عليهم (أي على الكفار)، وكَفَّرَهم ببلوغها إياهم، وإن لم يفهموها، وإن أشكل عليكم ذلك فانظروا قوله في الخوارج: "أينما لقيتموهم فاقتلوهم"، وقوله: "شر قتلى تحت أديم السماء" مع كونهم في عصر الصحابة، ويحقر الإنسان عمل الصحابة معهم، وقد بلغتهم الحجة، ولم يفهموها، وكذلك إجماع السلف على تكفير غلاة القدرية، وغيرهم مع علمهم، وشدة عبادتهم، وكونهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، لم يتوقف أحد من السلف في تكفيرهم لأجل كونهم لم يفهموا، فإذا علمتم ذلك، فإن هذا الذي أنتم فيه كفر".
- ٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رده على من قال أن المعين لا يكفر إلا بعد قيام الحجة بفهمه الخاطئ لكلام شيخ الإسلام ابن تيمية موضحاً معنى قيام الحجة عند ابن تيمية وأنه لا يشترط فهمها: «وأما عبارة شيخ الإسلام (ابن تيمية) التي لبسوا بها عليك، فهي أغلظ من هذا كله، ولو نقول بها لكفرنا كثيراً من المشاهير بأعيانهم، فإنه صرح فيها أن المعين لا يكفر إلا إذا قامت عليه الحجة، فمن المعلوم أن قيامها ليس معناه أن يفهم كلام الله ورسوله مثل أبي بكر الصديق، بل إذا بلغه كلام الله ورسوله، وخلا عما يعذر به فهو كافر كما كان الكفار كلهم تقوم عليهم الحجة بالقرآن» (٢).
- ٤. قال الشيخ حمد بن ناصر بن معمر، من علماء الدعوة ومن تلاميذ الشيخ عمد بن عبد الوهاب: «كلّ من بلغه القرآن ودعوة الرسول فقد قامت عليه الحجة كما قال تعالى: ﴿لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩]، وقد أجمع

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۰/۹۳–۹۰) بتصرف يسير، مجموع الفتاوى النجدية (٣/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) رسالة تكفير المعين (١١-١٢) ط طيبة، فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ١٢٢).

العلماء أن من بلغته دعوة الرسول ﷺ، أنَّ حجة الله قائمة عليه»(١).

 قال رحمه الله موضحاً أن الحجة تقوم في المسائل الظاهرة ببلوغ القرآن وأنه لا يشترط فهمها: «وكل من بلغه القرآن فليس بمعذور، فإنَّ الأصول الكبار التي هي أصل دين الإسلام قد بينها الله في كتابه، وأوضحها، وأقام بها حجته على عباده، وليس المراد بقيام الحجة أن يفهمهـا الإنـسان فهمـاً جليًّا، كما يفهمها من هداه الله ووفقه وانقاد لأمره، فإن الكفار قد قامـت عليهم الحجة من الله تعالى مع إخباره، بأنه جعل على قلوبهم أكنة أن يفقهوا كلامه، قبال تعبالى: ﴿وَجَعَلْنَاعَكَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيٓ ءَاذَا بِهِمْ وَقُرًّا ﴾ [الأنعام: ٢٥]. وقال: ﴿قُلْهُولِلَّذِينَ ءَامَنُواْهُدَى وَشِفَآهُ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّوهُو عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ [فصلت: ٤٤]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُمُ ٱتَّخَذُواْ ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿ قُلْهَلْ نُلَيِّنَكُمْ مِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ ثُلَّا الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِٱلْحِيَوْةِٱلدُّنْيَاوَهُمْ يَحْسَبُونَأَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا﴾ [الكهف: ١٠٢-١٠٤]، والآيات في هذا المعنى كثيرة يخبر سبحانه، أنهم لم يفهموا القرآن، ولم يفقهوه، وأنــه عاقبهم بالأكنة والوقر في آذانهم، وأنه ختم على قلوبهم وأسماعهم وأبصارهم، فلم يعذرهم مع هذا كله، بل حكم بكفرهم، أمر بقتالهم، وقاتلهم رسول الله ﷺ، وحكم بكفرهم، فهذا يبين لك أن بلوغ الحجة نوع وفهمها نوع آخر»<sup>(۲)</sup>.

٦. قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي، مفرقاً بين قيام الحجة وفهم الحجة

<sup>(</sup>۱) فتاوى الأثمة النجدية (۳/ ۲٤٠). وراجع: الدرر السنية (۱۱/ ۷۱–۷۵).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ٢٤١-٢٤٢)، الدرر السنية (١١/ ٧١–٧٥).

وأنَّ قيام الحجة يكون ببلوغهما، وذلك في معرض حديثه عمَّن فهم كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في مسألة قيام الحجة فهما خاطئاً: «قال شيخنا الشيخ عبد اللطيف رحمه الله: وينبغي أن يُعْلَم الفرق بين قيام الحجة وفهم الحجة، فإن من بلغته دعوة الرسل فقد قامت عليه الحجة، إذا كان على وجه يمكن معه العلم، ولا يشترط في قيام الحجة أن يفهم عن الله ورسوله ما يفهمه أهل الإيمان، والقبول والانقياد لما جاء به الرسول فأفهم هذا يكشف عنك شبهات كثيرة في مسألة قيام الحجة، قال تعالى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَثَرُهُمْ يَسَمَعُونَ أَوْيَعَقِلُونَ إِنَّ مَسَالة قيام الحجة، قال تعالى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَثَرُهُمْ يَسَمَعُونَ أَوْيَعَقِلُونَ إِنَّ مَسَالة قيام الحجة، قال تعلى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَثَرُهُمْ يَسَمَعُونَ أَوْيَعَقِلُونَ إِنَّ مَسَالة قيام الحجة، قال تعلى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحَثَرُهُمْ يَسَمَعُونَ أَوْيَعَقِلُونَ إِنَّ مَسَالة قيام الحجة، قال تعلى: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَحْسَرُهِمْ غِشَنُوهٌ ﴾ [البقرة: ٧] انتهى. ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى النجدي)، ومعنى قوله: (إذا كان على وجه قلت: (سليمان بن سحمان النجدي)، ومعنى قوله: (إذا كان على وجه يكن معه العلم) ألاً يكون عديم العقل والتمييز كالصغير والمجنون، أو يكون عديم العقل والتمييز كالصغير والمجنون، أو يكون عمن لا يفهم الخطاب ولم يحضر ترجمان يترجم له»(۱).

٧. قال الشيخ سليمان بن سحمان في معرض تكفير المعين، وإن لم يفهم الحجة ورده على من فهم كلام شيخ الإسلام فهم خاطئاً في مسألة قيام الحجة: "ولا عذر لمن كان حاله هكذا لكونه لم يفهم حجج الله وبيناته، لأنه لا عذر له بعد بلوغهما، وإن لم يفهمها، قد أخبر تعالى عن الكفار، أنهم لم يفهموا قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاعَلَى قُلُومِمْ أَكِنَةً أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي ءَاذَا نِمِمْ وَقَرا ﴾ [الأنعام: ٥٢] فبين سبحانه أنهم لم يفقهوا، فلم يعذرهم لكونهم لم يفهموا، بل صرح القرآن بكفر هذا الجنس من الكفار، فإذا تبين لك هذا، واتضح، فاعلم أن هؤلاء الذين شبهوا بكلام شيخ الإسلام وأجملوا ولم يفصلوا لبسوا الحق بالباطل» (٢).

<sup>(</sup>١) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ٢٤٣-٢٤٤) راجع كشف الشبهتين (٩١-٩٢).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ٢٤٥). وراجع النص مطولاً في كشف الشبهتين (٩١-٩٦).

- ٨. قال الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين النجدي مفتي الديار النجدية، موضحاً أنه لا يشترط في قيام الحجة الفهم بل تقوم بمجرد بلوغها: «فمن بلغته رسالة محمد ، وبلغه القرآن، فقد قامت عليه الحجة، فيلا يعذر في عدم الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، واليوم الآخر، فيلا عندر له بعد ذلك بالجهل»، ويقول رحمه الله شارحاً أقوال ابن تيمية في قيام الحجة: «فقول الشيخ تقي الدين رحمه الله (إن التكفير والقتل موقوف على بلوغ الحجة) يدل آخر كلامه على أن هذين الأمرين وهي التكفير والقتل، ليسا موقوفين على فهم الحجة مطلقاً بل على بلوغها، ففهمها شيء، وبلوغها شيء آخر، فلو كان هذا الحكم موقوفاً على فهم الحجة لم نكفر إلا من علمنا أنه معاند خاصة، وهذا بين البطلان، بل آخر كلامه يدل على أنه يعتبر فهم الحجة في الأمور التي تخفى على كثير من الناس، وليس فيها مناقضة للتوحيد وللرسالة، كالجهل ببعض الصفات» (١).
- ٩ قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن النجدي: «والمقتصود: أنَّ الحجة قامت بالرسول والقرآن فقد قامت عليه الرسول والقرآن، فكل من سمع بالرسول، وبلغه القرآن فقد قامت عليه الحجة، وهذا ظاهر في كلام شيخ الإسلام»(٢).
- ١. وفي صفة الحجة وأنها تكون بالبلوغ قالت اللجنة الدائمة للإفتاء: «ومن عاش في بلاد يسمع فيها الدعوة بالإسلام، وغيره ثم لا يئومن، ولا يطلب الحق من أهله فهو في حكم من بلغته الدعوة الإسلامية، وأصر على الكفر، أما من عاش في بلاد غير إسلامية، ولم يسمع عن النبي على ولا عن

 <sup>(</sup>۱) فتـاوى الأثمـة النجديـة (۳/ ۳۱۱). وراجـع رسـالة كاملـة في هــذا الموضـوع: الــدرر الــسنية
 (۲۰/ ۳۲۰–۳۲۰).

 <sup>(</sup>۲) السابق (۳/ ۱۲٤). وراجع: عقيدة الموحدين (۱۳۸ -۱٤٠) ط مكتبة الطرفين، بتقديم سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله.

القرآن فهذا على تقدير وجوده حكمه حكم أهل الفترة (١١).

- 11. قالت اللجنة الدائمة: «من بلغته الـدعوة في هـذا الزمـان فقـد قامـت عليـه الحجة. ومن لم تبلغـه الـدعوة، فـإن الحجـة لم تقـم عليـه كـسائر الأزمـان، وواجب العلماء البلاغ والبيان حسب الطاقة»(٢).
- 17. قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله: «أما من بلغه القرآن، أو بعثة الرسول فلم يستجب، فقد قامت عليه الحجة كما قال تعالى: ﴿وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَذَا الْقُرَّ اللهُ لِأَندِرَكُم بِهِ وَمَن بلغه القرآن، وبلغه الإسلام ثم لم يدخل ﴿وَلِيُنذَرُوا بِهِ ﴾ [إبراهيم: ٥٢]، فمن بلغه القرآن، وبلغه الإسلام ثم لم يدخل فيه له حكم الكفرة وقد صح عن النبي ﷺ أنه قال: «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أهل النار» أخرجه مسلم في الصحيح، فجعل سماعه بيعثة الرسول حجة عليه» (٢).

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٩٦-٩٩) ط أولى النهى.

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٣٠–٣١) ط أولي النهي.

<sup>(</sup>۳) فتاوی وتنبیهات للشیخ ابن باز، ط مکتبة السنة (۲۱۱-۲۱۳)، وفتاوی ابن باز (۲/۲۸۲-۲۸۲) ط دار الوطن.

<sup>(</sup>٤) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم، ط الحكومة السعودية (١/ ٧٤).

- 18. قال الشيخ محمد بن إبراهيم في بيان عدم اشتراط فهم الحجة قال رحمه الله تعالى: «ولا فرق بين من يكون كفره عناداً، أو جهلاً، الكفر: منه عناد، ومنه جهل، وليس من شرط قيام الحجة على الكافر أن يفهمها، بل من أقيمت عليه الحجة مثل ما يفهمها مثله، فهو كافر، سواءً فهمها أم لم يفهمها، ولو كان فهمها شرطاً لما كان الكفر إلا قسماً واحداً، وهو كفر الجحود بل الكفر أنواع منه الجهل وغيره»(1).
- 10. قال الحافظ ابن القيم رحمه الله موضحاً أن إقامة الحجة تقوم بالكتاب وأنها تقوم بالبلوغ: "إن الله سبحانه قد أقام الحجة على خلقه بكتابه ورسوله، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُ قَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلَى كُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ ورسوله، قال تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَى هَذَا ٱلْفُرَ اللهُ لِأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الفرقان: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَأُوحِى إِلَى هَذَا ٱلفُرْءَ اللهُ لِأَنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الأنعام: ١٩]، فكل من بلغه القرآن فقد أنذر به وقامت عليه الحجة » (٢).
- 17. قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي راداً على داود بن جرجيس في احتجاجه بكلام لابن تيمية واشتراطه فهم الحجة: «وأما قول هذا الجاهل المركب (العراقي): (أولم يتمكن من معرفتها وفهمها)، فإنما هو من عدم معرفته بالفرق بين قيام الحجة، وفهم الحجة، فإن من بلغته دعوة الرسل فقد قامت على الحجة إذا كان على وجه يمكن معه العلم، ولا يشترط في قيام الحجة أن يفهم عن الله ورسوله ما يفهمه أهل الإيمان والانقياد لما جاء به الرسول، فإن فَهْم الحجة نوع غير قيامها»(٣).
- ١٧.قال الإمام الججدد محمد بن عبد الوهاب، شارحاً موقف ابن تيمية في مسألة قيام الحجة وأن المراد من قيام الحجة بلوغها: «وهذه صفة كلامه (يعني ابن تيمية) في كلّ موضع وقفنا عليه لا يذكر عدم تكفير المعين، إلاّ يصله بما

<sup>(</sup>۱) شرح كشف الشبهات (۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق (٢/ ٧٢٥).

<sup>(</sup>٣) الضياء الشارق في الرد على المازق المارق (٢٩٠-٢٩١).

يزيل الإشكال، أنَّ المراد بالتوقف عن تكفيره، قبل أن تبلغه الحجة، وأما إذا بلغته الحجة حُكِمَ عليه بما تقتضيه تلك المسألة من تكفير أو تفسيق أو معصية (١).

## الخلاصة مِمّا سبــق:

بعد نقلنا لك نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية ونصوص أهل العلم من علماء الدعوة وغيرهم في فهم هذه النصوص نستطيع أن نستخلص عدة أمور هامة تُضْبَط بها مسألة قيام الحجة:

### الأمر الأوّل:

## أ. ضابط قيام الحجة وصفتها:

إنَّ قيام الحجة يكون ببلوغ الدليل من القرآن والسنة على وجه يفهمه المكلف لو أراد، وذلك في مسائل الشرك الظاهر فمن بلغه الكتاب والسنة، فقد قامت عليه الحجة ولا يشترط في قيام الحجة أن تكون من عالم أو غيره بل يقيمها من يُحْسِن إقامتها وهذا هو المراد من قول شيخ الإسلام ابن تيمية في مسألة قيام الحجة، نص على ذلك من أهل العلم الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، والشيخ حمد بن ناصر بن معمر من علماء نجد، والشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، والشيخ سليمان بن سحمان النجدي، والشيخ السخاق بن عبد الرحمن النجدي، ومن المعاصرين سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، والشيخ محمد بن إبراهيم – يرحمهما الله –.

بهذا التقرير في ضابط قيام الحجة تعلم خطأ أحد الباحثين في قوله: «يقال بعد تقرير هذا: إذا كان تحقق القصد إلى المخالفة شرطاً في التأثيم والمؤاخذة فقد

<sup>(</sup>١) راجع: الدرر السنية (٩/ ٤٠٥–٤٠٦)، وعقيدة الموحدين (٥٤).

لا يكفي مجرد بلوغ الحجة في إزالة الشبهة، فقد يتأول من عنده شبهة لكل حجة لتوافق شبهته غير قاصد تكذيب الرسول، ولا رد الشريعة، ولكنه يظن أن ذلـك مفهوم الحجة، ومثل هذا معذور إذا تأوّل لأنه في الحقيقة مخطئ، فكيف يقال مع هذا، بأن مجرد بلوغ الحجة كافٍ في قيامها على المعين مطلقاً، وعـدم إعـذاره إذا كانت له شبهة، وهذا الذي تقرر من الإعذار بالشبهة ولـو مـع بلـوغ الحجـة إذا تأولها المتأول، بحيث يعلم من حاله أنه غير مكذب لها، ولا مستحل مخالفتها، هو منهج سلف الأمة وأثمتها»(١٠). وقوله: «وعلى هـذا فقيـام الحجـة، لا يكفـي فيه مجرد بلوغها بل لا بد مع ذلك من فهم تلك الحجة، وإلا تعرُّض المعين لشبهة معتبرة تمنعه من اعتقاد ما هو مقتضى تلـك الحجـة، إلاّ كــان معــذوراً إذا تأولها لا فرق في ذلك بين الشبهة في المقالات الخفية وغيرها، ولا الشبهة عند من نشأ ببادية بعيدة، أو كان حديث عهد بالإسلام أو لم يكن كذلك . . وهـذا الذي تقرر هو منهج أهل السنة الذين هـم أعلـم النـاس، وأرحمهـم بـالخلق . . وعدم الجزم بتكفير من تأول لشبهة، ولو كان تأوله كفراً مبني على أصل وهـو: أن من وقع منه ذلك قد ثبت له وصف الإسلام، بيقين والحكم عليه بالكفر مـع ظهور ما يدل على أن قصده ليس تكذيب الرسول، ولا مضادة الشريعة، مجازفة وتهور من غير برهان»<sup>(۲)</sup>.

وهذا الكلام من صاحبه اشتمل على عدة أخطاء نناقشها مناقشة علمية.

 انكاره أن يكون بلوغ الحجة كاف في قيامها، واشتراطه فهم الحجة، وهذا مخالف لما سبق نقله عن العلماء الأعلام وذلك واضح في قوله: «وعلى

<sup>(</sup>١) ضوابط التكفير، عبد الله القرني (٣٣٧-٣٣٨)، ط عالم الفوائد، مكة المكرمة.

فائدة: قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: «يتـضح مـن كــلام هــؤلاء العلمــاء أن بلــوغ الحجــة بشرطين: الأوّل: أن يكون من بلغته يفهمها لو أراد. الشاني: أن يكــون ذلــك في الأمــور الظــاهرة دون الخفية».

<sup>(</sup>٢) السابق، من نفس الموضع.

هذا فقيام الحجة لا يكفي فيه مجرد بلوغها بل لا بد من فهم تلك الحجة»، وقد رد أهل العلم من علماء الدعوة وغيرهم على اشتراط من فهم الحجة في قيامها وقد سبقت نصوصهم.

٢. لم يذكر دليلاً واحداً أو قولاً معتبراً لأهل العلم في اشتراط فهم الحجة حتى تقوم – وردً على الأدلة التي استدل أهل العلم من علماء الدعوة على عدم اشتراط فهم الحجة لقيامها وتفريقهم بين بلوغ الحجة وفهمها.

قال: «ويستند من يقول هذا القول إلى أنَّ الله قد حكم بالكفر على وصفهم بأنهم لا يفقهون وأنهم لا يعلمون، وأنهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً ثم ذكر الآيات التي استدل بها علماء الدعوة ورد عليهم بأن الفهم مشروط في قيام الحجة على العباد غير فهم الهداية»(١).

٣. إعذاره بالشبهة والتأويل في مسائل الـشرك وغيرهـا مع عـدم تفريقـه بـين
 المسائل الظاهرة والخفيـة، أو بـين مـن نـشأ بباديـة بعيـدة أو حـديث عهـد
 بالإسلام وغيره. وهذا هو نص كلامه.

أما عدم التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية وتعميم الإعذار بالجهل والشبهة والتأويل فله مباحث مستقلة وقد فرق أهل العلم بين المسائل الظاهرة والخفية في الإعذار بالشبهة والجهل والتأول، وكذلك فرقوا بين صفة قيام الحجة في المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية؛ فتقام في المسائل الظاهرة ببلوغ الدليل بخلاف المسائل الخفية تقام بإزالة الشبهات وإيضاح

<sup>(</sup>۱) راجع استدلال علماء الدعوة بالآيات: الدرر السنية (۱۱/ ۷۱-۷۰)، الفتاوى النجدية (۳/ ۲۶۱)، كشف الشبهتين (۹۱-۹۳)، فتاوى الأئمة النجدية (۳/ ۲٤٥)، وراجع رده على استدلال بهذه الآيات (ضوابط التكفير، ص ۲۳۱-۲۳۲). وكذلك قوله: «قد ثبت له وصف الإسلام بيقين، والحكم عليه بالكفر مع ظهور ما يدل على أن قصده ليس تكذيب الرسول ولا مضادة الشريعة مجازفة وتهور عن غير برهان» نقول من اشترط في المكفرات من أهل العلم أن يكون قصد الفاعل تكذيب الرسول أو مضادة الشريعة حتى يكون كافراً؟.

الدلائل. ودفع المعارضات والسبهات، والمعارضات التي حول النص وكذلك التفريق بين حديث العهد بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة قد نص عليه أهل العلم، وبذلك يتبين لك أن التعميم في مثل هذه المسائل خاطئ (۱).

أما مسألة الإعذار بالسبهة والتأويل في مسائل الشرك الأكبر واشتراط إزاحة الشبهات حتى يحكم بالكفر على المعين، فإنها تحتاج إلى بحث مستقل ونكتفي هنا بما يناسب المقام. فقد ذكر في كلامه الإعذار بالشبهة والتأويل ولو مع بلوغ الحجة وأنه لا فرق في ذلك بين المسائل الخفية والظاهرة، وأن هذا هو مذهب أهل السنة ولم ينقل عن أهل السنة قولاً واحداً يدل على ذلك وننقل بعون الله ما يرد على ذلك من أقوال أهل العلم بما يناسب المقام والمسالة تحتاج إلى بحث مستقل.

## أقوال أهل العلم من علماء الدعوة في عدم اعتبار الشبهة والتأويل والخطأ في مسائل الشرك الأكبر:

- الشيخ أبو بطين النجدي مفتي الديار النجدي: «قد ذكر أهل العلم من أهل كل مذهب أشياء كثيرة لا يمكن حصرها من الأقوال والأفعال والاعتقادات، أنه يكفر صاحبها، ولم يقيدوا ذلك بالمعاند، فالمدعي أن مرتكب الكفر متأولاً أو مجتهداً أو مخطئاً أو مقلداً أو جاهلاً معذور مخالف للكتاب والسنة والإجماع بلا شك» (٢).
- ٢. قال الشيخ أبو بطين موضحاً أن شيخ الإسلام لا يعذر بالجهل أو التأويل

<sup>(</sup>۱) راجع في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في المكفرات وفي مسائل قيام الحجة، وكذلك الفرق بين حديث العهد بالإسلام وغيره (عارض الجهل وأثره على أحكام الاعتقاد) في عـدة مواضع: ٧٧-٣٧، ١٣٩-١٦٦، ١٦٩-١٧٨.

<sup>(</sup>٢) راجع الانتصار، ص ٤٦، ط دار طيبة، تحقيق الوليد الفريان.

في مسائل الشرك: «فقد جزم رحمه الله في مواضع كثيرة بكفر من فعل ما ذكره من أنواع الشرك، وحكى إجماع المسلمين على ذلك ولم يستثن الجاهل ونحوه، قال تعالى: ﴿إِنَّاللَّهَ لَا يَغْ فِرُأَن يُشَرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً﴾ وفحوه، قال تعالى: ﴿إِنَّا اللَّهَ لَا يَغْ فِرُأَن يُشَرِكَ بِهِ مِوَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الله ورسوله وغيد بالمعاند فقط أَخرج الجاهل والمتأول والمقلد، فقد شاق الله ورسوله وخرج عن سبيل المؤمنين، والفقهاء يصدرون باب حكم المرتد بمن أشرك، ولم يقيدوا ذلك بالمعاند» (١).

- ٣. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن مبيناً عدم العذر بالخطأ والشبهة والتأويل في مسائل الشرك قال رحمه الله: «وكل كافر قد أخطأ، والمشركون لا بد لهم من تأويلات، ويعتقدون أنَّ شركهم بالصالحين تعظيم لهم ينفعهم، ويدفع عنهم، فلم يعذروا بذلك الخطأ، ولا بذلك التأويل» (٢).
- قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن في رده على داود بن جرجيس في العذر بالشبهة في مسائل الشرك ونسبة ذلك إلى شيخ الإسلام، قال: «وليس في كلام الشيخ العذر بكل شبهة، ولا العذر بجنس الشبهة فإن هذا لا يفيده كلام الشيخ، ولا يفهمه منه إلا من لم يمارس من العلوم شيئاً بل عبارته صريحة في إبطال هذا المفهوم» (٣).
- ٥. ويقول أيضاً: «وأمًّا مسألة عبادة القبور ودعائهم مع الله فهي مسألة وفاقية التحريم، وإجماعية التأثيم فلم تدخل في كلام الشيخ لظهور برهانها،

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱/ ٤٠) وما بعدها، وراجع الانتصار (٤٦)، والدرر السنية (٩/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ١٦٨). الدرر السنية (١١/ ٤٤٦).

 <sup>(</sup>٣) السابق (٣/ ١٩٢). راجع منهاج التأسيس والتقديس (١٠٢-١٠٥)، ط تحت إشراف الرئاسة العامة للإفتاء.

- ووضوح أدلتها، وعدم اعتبار الشبهة فيها» (١).
- ٦. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن (رداً على العراقي من أعداء الدعوة): «وهذا العراقي في إخراجه الخوارج ونحوهم من العذر بالشبهة وقوله في عبّاد القبور، إنهم معذورون تابع لهواه دائر معه في هذا ونحوه» (٢).
- ٧. ويقول أيضاً، مبطلاً فهمه لكلام شيخ الإسلام أنه يعذر بالشبهة في الشرك: «فإن الشيخ لم يرد ما قاله العراقي من المسائل الاعتقادية التي تعلم من الدين بالضرورة، وإنما يريد ما فيه شبهة يخفى دليلها على مثل القائل بها»(٣).

وبما نقلنا من أقوال أهل العلم من علماء الدعوة يتضح أن لا عذر بالشبهة أو التأويل، أو الخطأ في مسائل الشرك الأكبر الظاهرة، وأنه يلزم من العذر بهذه الأمور أنه لا يكفر إلا المعاند وهذا باطل وكذلك يتضح أن شيخ الإسلام لا يعذر بالشبهة والتأويل في المسائل الظاهرة بخلاف المسائل الخفية فإنه يعذر فيها بالشبهة والتأويل.

وما سبق نقله في ضبط مسالة قيام الحجة يتضح لك خطأ من يقول ناسباً ذلك لشيخ الإسلام: «واشترط في قيام الحجة أن توضح إيضاحاً تاماً حتى تتبين معاندة من خالفها بعد ذلك للرسول السلامية)

ونقل عن شيخ الإسلام نقولاً لا تدل على ما ذكره وسنورد هذه النصوص في فصل مستقل ونناقشها بعون الله تعالى، وفي قوله له: «حتى تتبيّن معاندة من خالفها» فيه قصر للتكفير على المعاند، وهذا باطلٌ قطعاً وقد سبقت نصوص أهل العلم في الرد على ذلك.

فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٩٤).

<sup>(</sup>۲) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه

<sup>(</sup>٤) منهج ابن تيمية في التكفير (١/ ٢١٦).

### الأمر الثاني:

الفرق بين قيام الحجة، وفهم الحجة، وأنه لا يشترط في قيام الحجة فهمها، إذا كان من بلغته يفهمها لو أراد، وإنما يشترط بلوغها على وجه يمكن معه العلم أي إذا كان الذي تبلغه عاقلاً مميزاً يعي ما يسمع، وقد سبقت نصوص علماء الدعوة في ذلك، وبيان أن شيخ الإسلام ابن تيمية لا يشترط فهم الحجة في مسائل الشرك الظاهرة بل يكتفي بمجرد بلوغ الحجة وقد نص على ذلك من أهل العلم الشيخ محمد بن عبد الوهاب، والشيخ سليمان بن سحمان النجدي، وردوا على العراقي (داود بن جرجيس) في نسبته والشيخ أبو بطين النجدي، وردوا على العراقي (داود بن جرجيس) في نسبته لشيخ الإسلام أنه يشترط فهم الحجة في مسائل الشرك الأكبر.

### الأمر الثالث:

عدم اعتبار العذر بالشبهة والتأويل والخطأ في مسائل الشرك الأكبر لظهـور أدلتها ووضوح برهانها والرد على من نسب العذر بالشبهة والتأويل والخطأ في مسائل الشرك الأكبر إلى شيخ الإسلام ابن تيمية وقد ذكر ذلك من علماء الدعوة: مفتي الديار النجدية أبو بطين النجدي، والشيخ عبد الـرحمن بن حسن صاحب فتح الجيد، والشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن.

#### الأمر الرابع:

إنَّ القول باشتراط فهم الحجة لتكفير المعين، وأنه لا يكفر إلا المعاند، وكذلك العذر بالشبهة والتأويل والخطأ في مسائل الشرك الأكبر، ونسبة ذلك كله لشيخ الإسلام ابن تيمية شبهة قديمة واجهت علماء الدعوة من المناوئين لها كداود بن جرجيس وغيره وردوا عليها بحمد الله، وكذلك يقول بهذه الشبهة بعض المعاصرين.

# الفصل الثاني الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في تكفير المعين عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة

#### ويشتمل على:

- ١. ضوابط المسائل الظاهرة.
  - ٢. ضوابط المسائل الخفية.
- ٢. ما يندرج تحت المسائل الظاهرة والمسائل الخفية.
- نصوص شيخ الإسلام في الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في تكفير المعين.
- ٥. نصوص علماء الدعوة في فهم وتوجيه نصوص شيخ الإسلام

# الفصل الثاني

# الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في تكفير المعين عند شيخ الإسلام ابن تيمية وعلماء الدعوة

يفرق شيخ الإسلام ابن تيمية بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في تكفير المعين فمن تلبس بالشرك أو الكفر في المسائل الظاهرة، وبلغته الحجة، فإنه يحكم عليه بالكفر أو الشرك، إلا أنه يكون حديث عهد بالإسلام أو نشأ ببادية بعيدة عن المسلمين بخلاف من وقع في المكفرات في المسائل الخفية فإنه لا يكفر حتى تتبين له الحجة وتزاح شبهاته، لأن وقوع المعين في المكفرات في المسائل الظاهرة يختلف عنه في المسائل الخفية.

ويحسن في هذا المقام أن نذكر ضوابط أهل العلم للمسائل الظاهرة، والمسائل الخفية، وما يندرج تحت النوعين، ونذكر ذلك على سبيل الإيجاز والتفصيل في هذه المسالة يرجع فيها إلى مظانه (١).

#### الضوابط التي ضبط بها أهل العلم السائل الظاهرة والخفية:

### أولاً: ضوابط السائل الظاهرة:

- انها مسائل معلومة من الدين بالضرورة يعلم الخاصة والعامة أنها من دين المسلمين.
- ٢. أنها مسائل إجماعية الدليل فيها محكم لا تدخل عليه الشبهة، أو التأويل أو
   الخلط.

<sup>(</sup>١) راجع تفصيل ذلك في كتاب عارض الجهل (٣٧)، ط مكتبة الرشد، تقديم الشيخ صالح الفوزان.

٣. أنها مسائل جلية ظاهرة يتناقلها المسلمون عوامهم عن خواصهم.

# ثانياً: ضوابط المسائل الخفية:

- مسائل غير معلومة من الدين بالضرورة لخفائها، وعدم انتشارها بين العامة.
- مسائل وقع فيها النزاع بين أهل السنة وغيرهم، والجهل بها ناشئ عن شبهة منسوبة إلى الكتاب والسنة لذا يقع فيها الغلط والخلط والتأويل<sup>(۱)</sup>.
- ٣. مسائل خفية لا تدرك بمجرد النظر إلى الدليل بل لا بـد مـن إعمال العقـل
   لفهمهـا.

#### ما يندرج تحت المسائل الظاهرة:

- 1. توحيد الألوهية وتحقيقه وترك الشرك الذي يضاده كعبادة القبور، النذر لها والاستغاثة بها ودعاء أصحابها وتقديم القرابين والذبائح لهم.
- ٢. المسائل المعلومة من الدين بالضرورة أو ما يُسمى «الشرائع الظاهرة المتواترة» كالصلوات الخمس، والزكاة، والصيام، والحج، وتحريم الفواحش، كالخمر والزنا والربا، وغير ذلك من الأمور المعلومة من الدين بالضرورة.
- ٣. ما اشتهر واستفاض علمه من فروع المسائل، كحكم الأكل في الصيام،
   والكلام في الصلاة.

<sup>(</sup>١) راجع ضوابط المسائل الظاهرة الخفية:

١. البيان الأظهر (١٠).

٢. رسالة تكفير المعين (٤١).

الشيخ محمد بن إبراهيم (۲/ ۱۹۰).

٤. الدرر السنية (١٠/ ٤٣٧ – ٤٣٨).

ه. فتاوی وتنبیهات لابن باز.

### ما يندرج تحت المسائل الخفية:

- ١. مسائل الأسماء والصفات التي وقع فيها النزاع بين أهل السنة، وغيرهم من الفرق المخالفة، كالاستواء والرؤية بخلاف الصفات التي هي من لوازم الربوبية كالقدرة والعلم، فهذه الصفات تندرج تحت المسائل الظاهرة لتعلقها بتوحيد الربوبية.
- معتقدات الفرق المخالفة لأهل السنة التي تخالف النصوص الشرعية، مشل غالفات المرجئة لأهل السنة في باب الإيمان، ويسميها أهل العلم مسائل النزاع بين أهل السنة والفرق المخالفة.
- ٣. مسائل الفروع غير المشتهر علماً للعامة وليست من المعلوم من الدين بالضرورة، ومثّلوا لها بتحريم نكاح المرأة على عمتها وخالتها، أو أن القاتل عمداً لا يرث أو أن للجدة السدس وما أشبه ذلك من الأحكام فإن من أنكرها لا يكفر لعدم استفاضة علمها في العامة (١).

# نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في الفرق بين المسائل الظاهرة والخفية في تكفير المعين:

ا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في معرض ذمه لأهل الكلام وما يقعون فيه قال: «وهذا إذا كان في المقالات الخفية فقد يقال إنه فيها مخطئ ضال لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، لكن ذلك يقع في طوائف منهم في الأمور الظاهرة التي تعلم العامة والخاصة من دين المسلمين، بل اليهود والنصارى يعلمون أن محمداً الله بعبث بها وكفَّر مخالفها مثل أمره بعبادة الله وحده لا شريك له، ونهيه عن عبادة أحد سوى الله من الملائكة

<sup>(</sup>۱) راجع نصوص أهل العلم في التفريق بـين المـسائل الظـاهرة والمـسائل الخفيـة، ومـا ينــدرج تحـت النوعين، كتاب (عارض الجهل)، ص ٣٧، ط مكتبة الرشد، بتقديم الشيخ صالح الفوزان.

والنبيين والشمس والقمر والكواكب والأصنام وغير ذلك، فإن هذا أظهر شعائر الإسلام، ومثل أمره بالصلوات الخمس، وإيجابه لها، وتعظيم شأنها، ومثل معاداته لليهود والنصارى والمشركين، والصابئين والمجوس، ومثل تحريم الفواحش والربا والخمر والميسر ونحو ذلك(۱). ثم تجد كثيراً من رؤسائهم وقعوا في هذه الأمور فكانوا مرتدين»(۱).

فهذا النص من أوضح نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه المسألة يستفاد منه عدة أمور:

- ١ تفريقه بين من وقع منه كفر في المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في التكفر.
- ٢ وصفه لمن وقع منه كفر في المسائل الخفية قبل قيام الحجة بأنه مخطئ
   ضال.
- ٣- وصفه لمن وقع في الكفر في المسائل الظاهرة بالردة والخروج عن
   الإسلام.
  - ٤- ذَكُر شيخ الإسلام ما يندرج تحت المسائل الظاهرة ومثَّل لها.
    - أ- التوحيد وهو الأمر بعبادة الله وحده دون سواه.
- ب-الشرك وهو عبادة غير الله تعالى من الملائكة والنبيين والشمس والقمر.
- ج- الأمور المعلومة من الدين بالضرورة مثل إيجاب الصلوات الخمس
   ومعاداة ملل الكفر وتحريم الفواحش مثل الربا والخمر والميسر.

<sup>(</sup>۱) راجع ما يندرج تحت النوعين: القواعد لابن رجب (٣٢٣)، دار الفكر ببيروت. شرح مسلم للنووي (١/ ٢٠٥)، الطبعة المصرية. الأشباه والنظائر للسيوطي (ص ٢٢٠). الرسائل الذهبية للشوكاني، ص ٢٩، ط مكتبة ابن تيمية. الإيمان الوسط (١٦١)، ط الفرقان. الموسوعة الفقهية (٢/ ١٦). القواعد لتقى الدين الحصنى الشافعي (٢/ ٢٨٦). المنثور للزركشي (٢/ ١٥).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٤/٤٥).

- ٢. قال شيخ الإسلام في شرح العمدة لما تكلم في كفر تارك الصلاة قال: "وفي الحقيقة فكل رد لخبر الله، أو أمره، فهو كفر، دقّ، أو جلّ، لكن قد يعفى عما خفيت فيه طرق العلم، وكان أمراً يسيراً في الفروع بخلاف ما ظهر أمره، وكان من دعائم الدين من الأخبار والأوامر"().
- ٣. قال شيخ الإسلام عند حديثه في مسألة التوسل وأنواعه: "ولفظ التوسل قد يراد به ثلاثة أمور، يراد به أمران متفق عليهما بين المسلمين، أحدهما: هو أصل الإيمان والإسلام وهو التوسل بالإيمان به وبطاعته، والثاني: دعاؤه، وشفاعته وهذا أيضاً نافع يتوسل به من دعا له وشفع فيه باتفاق المسلمين، فمن أنكر التوسل به بأحد هذين المعنيين، فهو كافر مرتد يستتاب، فإن تاب، وإلا قُتِل مرتداً، ولكن التوسل بالإيمان به، وبطاعته هو أصل الدين، وهذا معلوم بالاضطرار من دين الإسلام للخاصة والعامة، أصل الدين، وهذا معلوم بالاضطرار من دين الإسلام للخاصة والعامة، وأما دعاؤه وشفاعته، فمن أنكر ذلك فكفره ظاهر، للخاصة والعامة، وأما دعاؤه وشفاعته، وانتفاع المسلمين بذلك، فمن أنكره فهو أيضاً كافر لكن هذا أخفى من الأوّل، فمن أنكره عن جهل عُرِّف ذلك، فإن أصر على إنكاره، فهو مرته.

هذه النصوص واضحة أن شيخ الإسلام يفرق في مسألة تكفير المعين بين مسائل يسميها ظاهرة، وصاحبها كفره معلوم للعامة والخاصة، وبين مسائل خفية مثّل لها شيخ الإسلام بأمثلة، وصاحبها قد يكون مخطئاً ضالاً لا يكفر لخفاء المسألة، وأنَّ ما خفيت فيه طرق العلم من المسائل، فقد يعفى عنه بخلاف ما كان من دعائم الدين من الأخبار والأوامر.

وهذا الفهم ليس فهماً خاصاً بنا لكلام شيخ الإسلام بل هو فهـم العلمـاء الأعلام الذين تعرضوا لموقف شـيخ الإســلام في مـسالة تكفــير المعــين وســوف

<sup>(</sup>١) البيان الأظهر في الفرق بين الشرك الأكبر والأصغر، ص ١٠، ط مكتبة المنار.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (١/٣٥١). القاعدة الحليلة، ص ١٣، ط المكتبة السلفية.

نعرض نصوصهم في هذه المسائل.

# نصوص أهل العلم في إيضاح تفريق ابن تيمية بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين:

سوف نذكر بعون الله تعالى نصوص علماء الدعوة في بيان أن شيخ الإسلام ابن تيمية يفرق بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين - وذلك لأن موقف شيخ الإسلام لا يفهمه فهما صحيحاً إلا من عرف أصوله ومارس كلامه واستقصاه - وعلماء الدعوة السلفية بنجد رحمهم الله من أعلم الناس بكلام شيخ الإسلام ومنهجه في مسألة تكفير المعين.

الإسلام الجدد محمد بن عبد الوهاب رحمه الله مبيناً أن شيخ الإسلام ابن تيمية يفرق في مسألة تكفير المعين بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية وأن المراد من الامتناع من تكفير المعين فذلك قبل بلوغه الحجة قال: «وهذا صفة كلامه في المسائل في كل موضع وقفنا عليه من كلامه، لا يذكر عدم تكفير المعين إلا ويصله بما ينزل الإشكال، وأن المراد بالتوقف عن تكفيره قبل أن تبلغه الحجة، وأما إذا بلغته الحجة حُكِم عليه بما تقتضيه تلك المسألة من تكفير، أو تفسيق أو معصية، وصرح أن كلامه في غير المسائل الظاهرة، فقال في الرد على المتكلمين، لما ذكر أن بعض أثمتهم توجد منه الردة عن الإسلام كثيراً».

ثم نقل الشيخ محمد بن عبد الوهاب نص شيخ الإسلام ابن تيمية في التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية الذي نقلناه ثم قال رحمه الله: «فتأمل هذا وتأمل ما فيه من تفصيل الشبهة»(١). ثم نقل كلاماً لشيخ الإسلام ابن تيمية في تكفير المعين إذا وقع في الكفر أو الشرك في المسائل

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٩/ ٤٠٥ – ٤٠٦).

الظاهرة وعلق عليه قائلاً: «فتأمل كلامه في تكفير المعين، والشهادة عليه إذا قُتِل بالنار وسبي حريمه وأولاده عند منع الزكاة، فهذا الذي ينسب عنه أعداء الدين، عدم تكفير المعين»(١).

- ٧. قال الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب رادًا على من استدل بنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين مثبتاً تفريق شيخ الإسلام بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسائل تكفير المعين قال رحمه الله، بعد أن نقل قول شيخ الإسلام في التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في معرض رده على المتكلمين: «فانظر كلامه في التفرقة بين المقالات الخفية وبين ما نحن فيه، في كفر المعين وتأمل تصريحه بحكاية الإجماع على ردة الفخر الرازي عن الإسلام مع كونه عند علمائكم من الأئمة الأربعة» (٢).
- ٣. قال الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين مفتي الديار النجدية في رسالة رادًا على من نسب إلى شيخ الإسلام ابن تيمية أنه لا يكفّر المعين وقد نقل نصه في شرحه العمدة وكذلك نصه في ذم المتكلمين والفرق بين المسائل الظاهرة والخفية، قال معلقاً على النصين: «وقولك: إن الشيخ [يعني ابن تيمية] يقول، إن من فعل شيئاً من هذه الأمور الشركية، لا يطلق عليه ألله مشرك كافر، حتى تقوم عليه الحجة الرسالية، فهو لم يقل ذلك في الشرك الأكبر، وعبادة غير الله، ونحوه من الكفر، وإنما قال ذلك في المقالات الخفية كما قدمنا من قوله: وهذا إن كان في المقالات الخفية» (٣).
- قال الشيخ حمد بن عتيق من علماً الدعوة مقرراً مذهب ابن تيمية في التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسألة تكفير المعين: «مسألة تكفير المعين مسألة معروفة إذا قال قولاً يكون القول به كفراً فيقال: من

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٩/ ٤١٨).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (١٠/ ٣٨٨-٣٩).

قال بهذا القول، فهو كافر لكن الشخص المعين، إذا قال ذلك لا يحكم بكفره حتى تقوم عليه الحجة التي يكفر تاركها، وهذا في المسائل الخفية التي يخفى دليلها على بعض الناس، كما في مسائل القدر والإرجاء ونحو ذلك، فإن بعض أقوالهم تتضمن أموراً كفرية من رد أدلة الكتاب والسنة المتواترة فيكون القول المتضمن لرد بعض النصوص كفراً، ولا يحكم على قائله بالكفر لاحتمال وجود مانع كالجهل، وعدم العلم بنفس النص أو بدلالته فإن الشرائع لا تلزم إلا بعد بلوغها ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية قدُّس الله روحه في كثير مـن كتبـه، وذكـر أيـضاً تكفـير أنــاس مـن أعيــان المتكلمين بعد أن قرر هذه المسألة، قال: وهذا إذا كان في المسائل الخفية فقـ د يقال بعدم التكفير، وأما ما يقع فهم في المسائل الظاهرة الجلية أو ما يعلم من الدين بالضرورة فهذا لا يتوقف في كفر قائله»(١).

٥. قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي معلقاً على نص شيخ الإسلام في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين: «فانظر كـلام شيخ الإسلام (ابن تيمية) الذي لا يقبل اللبس فإنه لما ذكر من تقدمت الإشارة إليهم من أرباب المقالات قال: وهذا إذا كان في المقالات الخفية فقد يقال إنه مخطئ ضال ما لم تقم عليه الحجة، لكن ذلك يقع في طوائف منهم في الأمور الظاهرة التي يعلم الخاصة والعامة من المسلمين»، ثـم ذكـر بقية نص شيخ الإسلام في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية<sup>(٢)</sup>.

ونقل نصوص شيخ الإسلام في تكفير المعين في المسائل الظاهرة وعلق عليها بقوله: «فانظر إلى هذا الإمام الذي نسب عنه من أزاغ الله قلبه -عدم تكفير المعين - كيف ذكر أن الفخر الرازي وأبى معشر وغيرهما من

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (١٠/ ٤٣٣). راجع نفس القول للشيوخ سليمان بـن سمحـان النجـدي، وعبـد الله وإبراهيم ابني الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن (الدرر السنية، [١٠/ ٤٣٣–٤٣٨]).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ١٥٥ - ١٦٥).

المصنفين المشهورين أنهم كفروا وارتدوا عن الإسلام»(١).

- 7. قال الشيخ أبو بطين مفتي الديار النجدية معلقاً على نص شيخ الإسلام ابن تيمية في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين قال الشيخ معلقاً: «فانظر إلى تفريقه (يعني ابن تيمية) بين المسائل الظاهرة، والأمور الخفية فقال في المقالات الخفية التي هي كفر قد يقال إنه مخطئ ضال لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، ولم يقل ذلك في الأمور الظاهرة، بل قال: ثم تجد كثيراً من رؤوسهم وقعوا في ذلك، فكانوا مرتدين. فحكم بردتهم مطلقاً، ولم يتوقف في الجاهل فكلامه ظاهر في التفرقة بين الأمور المكفرة الخفية»(٢).
- ٧. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب موافقاً لمذهب ابن تيمية في مسألة تكفير المعين والتفريق فيها بين المسائل الظاهرة والخفية: "إن الشخص المعين إذا قال ما يوجب الكفر، فإنه لا يحكم بكفره حتى تقوم عليه الحجة التي يكفر تاركها، وهذا في المسائل الخفية التي قد يخفى دليلها على بعض الناس وأما ما يقع منهم في المسائل الظاهرة الجلية، أو ما يُعلَم من الدين بالضرورة فهذا لا يُتَوقَّف في كفره قائله» "".
- ٨. قال الشيخ العلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتي السعودية الأسبق مثبتاً التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين: «مسألة تكفير المعين من الناس من يقول لا يكفر المعين أبداً ويستدل هؤلاء بأشياء من كلام ابن تيمية غلطوا في فهمها، وأظنهم لا يكفرون إلا من نص القرآن على كفره، كفرعون والنصوص لا تجيء بتعيين كل أحد ثم إنَّ الذين توقفوا في تكفير

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۰/۱۷ه-۱۸۵).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ٣٥٥–٥٦٦).

 <sup>(</sup>٣) الدرر السنية (٨/ ٢٤٤). راجع كلام الشيخ عبد الرحمن بن حسن في بيان موقف شيخ الإسلام في
 التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين (فتاوى الأئمة النجدية ٣/ ١٤٤-١٤٦).

المعين في الأشياء التي يخفى دليلها، فلا يكفر حتى تقوم عليه الحجة الرسالية من حيث الثبوت والدلالة، فإذا أوضحت له بالبيان الكافي كفر سواء فهم، أو أنكر ليس كفر الكفار كله عن عناد، أما ما عُلِم بالضرورة أنَّ الرسول جاء به فهذا يكفر بمجرد ذلك، ولا يحتاج إلى تعريف سواء في الأصول أو الفروع ما لم يكن حديث عهد بالإسلام»(١).

### الخلاصة ممّا سبــق:

- المسيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مسألة تكفير المعين بين المسائل الخفية.
  - خبط المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية عند شيخ الإسلام ابن تيمية.
- ٣. ضبَط شيخ الإسلام ابن تيمية للمسائل الظاهرة، بأنها المسائل المعلومة بالاضطرار من دين المسلمين للعامة والخاصة وأنها أظهر شعائر الإسلام ومَثّل لها رحمه الله بأمثلة.
- يكفر المعين إذا وقع في الـشرك في المسائل الظاهرة إذا بلغته الحجة بخلاف المسائل الخفية فإنه لا يكفر حتى تزاح شبهاته.
- ٥. موافقة أثمة الدعوة لشيخ الإسلام ابن تيمية في تفريقه بين المسائل الظاهرة والخفية في مسألة تكفير المعين، وإيضاح نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية وأنها دالة على ذلك، وهم الشيوخ: الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، مفتي الديار النجدية أبو بطين النجدي، علامة علماء نجد الشيخ سليمان بن سحمان النجدي، الشيخ عبد الرحمن بن حسن صاحب فتح الجيد، الشيخ عبد اللحيف بن عبد الرحمن بن حسن، الشيخ حمد بن عتيق من علماء الدعوة، الشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن حسن، عبد الرحمن بن حسن، عبد الموحن بن حسن، عبد الرحمن بن عبد الموحن بن حسن، عبد الموحن بن حسن، الشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف بن عبد الموحن بن حسن، الموحن بن حسن مدن بن حسن الموحن بن حسن عبد الموحن بن حسن، الموحن بن حسن عبد الموحن بن حسن، الموحن بن حسن مدن بن عبد الموحن بن حسن مدن بن عبد الموحن بن حسن مدن بن عبد الموحن بن عبد المو

<sup>(</sup>۱) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (١/ ٧٣-٧٤). راجع فتوى سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز في التفريـ ق بين المسائل الظاهرة والخفية وما يندرج تحت النوعين. فتاوى وتنبيهات (١٣٩-١٤٢)، ط مكتبة السنة.

وأخوه الشيخ عبد الله، الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتي الـسعودية، وقد سبقت نصوصهم كاملة.

٦. هذا التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية يختلف عن جنس تفريق أهل البدع بين أصول الدين وفروعه في مسائل التكفير، فقد تكون المسألة أصولية وتكون خفية لا يكفر فيها المعين، وقد تكون المسالة من مسائل الفروع وتكون ظاهرة يكفر فيها المعين (١).

<sup>(</sup>۱) راجع ضبط مسائل أصول الدين وفروعه عند شيخ الإسلام من كتــاب عــارض الجهــل، ص ٧٨، ط مكتبة الرشد.

# الفصل الثالث اشتراط قصد المعين المعنى المكفر عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة

#### ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. أنواع الألفاظ المكفرة.
- ٣. حكم الألفاظ المكفرة المشتبهة.
- ٤. اعتبار القصد بمعنى الاعتقاد والنية في المكفرات.
  - ٥. خلاصة الفصل.

# الفصل الثالث قصد المعين بكلامه المعنى المكفسر عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة

#### مقدمة الفصل:

نناقش هذه المسألة في ضوء ما ذكره أهل العلم فنقول: إنَّ المعين إذا قال كلاماً ظاهره الكفر، فإما أن يكون هذا الكلام واضح الدلالة على المعنى المكفِّر؛ بحيث لو روجع المتكلم فيه لالتزم معناه، وفي هذه الحالة لا نحتاج إلى سؤال المعين عن قصده لوضوح قصده في كلامه المكفر.

ويدخل في هذا النوع الألفاظ الشركية التي فيها استغاثة بغير الله، أو دعاء غير الله، أو طلب من غير الله ما لا يقدر عليه إلاّ الله على أو سب الله أو رسوله وغير ذلك من ألفاظ الشرك والكفر الظاهرين.

أما إذا كان اللفظ الصادر من المعين محتمِلاً للكفر، وعدمه وغير صريح في الدلالة على الكفر فهذا يسأل عن مقصد صاحبه ومراده لأن من الألفاظ ما يحتمل عدة معان بعضها كفر، والبعض الآخر ليس كذلك، ولا بد أن يُعْرَف قصد المعين من هذه الألفاظ المشتبهة حين تكلم بها هل أراد معنى من المعاني المكفرة؟ أم لم يرد ذلك؟

وغالباً ما يكون ذلك الاشتباه في القـصد في الألفـاظ الـتي يـستعملها أهـل البدع والأهواء، فإن ألزمتهم بلازم القول فإنهم لا يلتزمونه، ولا يلتزمون معنـاه المكفّر.

## كلام أهل العلم في النوع الأوّل:

### وهوما كان ظاهره الكفر:

- ا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وبالجملة فمن قال أو فعل ما هـو كفر كَفَر بذلك وإن لم يقصد أن يكون كافراً، إذ لا يقصد الكفر أحـد إلا ما شاء الله»(١).
- ٢. قال الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب في بيان أن الكفريقع ولو بكلمة: «فما معنى الباب الذي ذكره العلماء من كل مذهب (باب حكم المرتد)، وهو المسلم الذي يكفر بعد إسلامه، ثم ذكروا أنواعاً كثيرة كل نوع منها يكفر المسلم، ويجل دم الرجل وماله حتى أنهم ذكروا أشياء يسيرة عند من فعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزاح واللعب» (٢).
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية مبيناً عدم اشتراط القصد في مسالة ساب الرسول: «فقد اتفقت نصوص العلماء من جميع الطوائف على أن التنقص

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (١٧٨)، ط مكتبة أنصار السنة.

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد (٩٣-٩٤)، ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد (٤٥٤-٥٥٥)، ط المكتب الإسلامي.

له كفر مبيح للدم، وهم في استتابته على ما تقدم من الخلاف، ولا فرق في ذلك بين أن يقصد عيبه، لكن المقصود شيء آخر حصل السب تبعاً له، أو لا يقصد شيئاً من ذلك، بل يهزل ويمزح، أو يفعل غير ذلك، فهذا كله يشترك في الحكم إذا كان القول نفسه سبًا»(١).

- ٥. قال ابن حجر الهيتمي معلقاً على كلام للقاضي عياض في عدم اشتراط القصد في المكفرات في المسائل الواضحة: «وما ذكره ظاهر موافق لقواعد منهبنا (الشافعية)، إذ المدار في الحكم بالكفر على الظواهر ولا نظر للمقصود والنيات» (٢).
- آ. قال الشيخ سليمان بن عبد الله: «فمن استهزأ بالله، أو بكتابه، أو برسوله، أو بدينه، ولو هازلاً لم يقصد حقيقة الاستهزاء كُفِّر إجماعاً»(٣).
- ٧. قال الشيخ محمد بن إبراهيم: س: يقول بعضهم إن كان مراده كذا فهو كافر؟ قال: «مراد هؤلاء أنه لا يكفر إلا المعاند فقط، وهذا من أعظم الغلط، فإن أقسام المرتدين معروفة، منهم نم ردته عناد، وبعضهم لا، وفي القرآن يقول الله على: ﴿وَيَحَسَبُونَ أَنَّهُم شُهَتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٠]، وحسبانهم أنهم على شيء لا ينفعهم، وبعضهم يقول إن كان مرادهم كذا وهذه شبهة كالشبهة الأخرى، وهي عدم تكفير المنتسب إلى الإسلام، وتلك شبهة عدم تكفير المعين، وصريح الكتاب والسنة يرد هذا» (٤).

الخلاصة: أنَّ من نطق بلفظ صريح دال على الكفر فهذا لا يسأل عن قصده من هذا اللفظ لوضح الدلالة على كفره.

بخلاف الألفاظ المشتبهة المحتملة للكفر وعدمه، فهذه لا يكفـر صــاحبها إلاّ

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (٧٢٥-٨٢٥).

<sup>(</sup>٢) الأعلام بقواطع الإسلام، ص ٦٥، ط دار الشعب.

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد، ص ٦١٧، ط المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٤) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢/ ١٩٩١)، مطبعة الحكومة السعودية.

بعد معرفة مراده وقصده، وقد ذكر شيخ الإسلام صوراً لهذا النوع(١).

أما ما يقع من الإنسان من سبق اللسان بكلام مكفر لشدة فرح أو دهش أو خوف فهذا لا يكفر لعدم قصده النطق بالكفر وإنما هو سبق لسانه، وهذا قول أكثر العلماء (٢).

### كلام شيخ الإسلام في النوع الثاني من الألفاظ:

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في بعض ألفاظ أهل البدع التي لازمها الكفر مبيناً أنّه لا يكفر صاحبها إلاّ إذا التزمها: «وإذا كان نفي هذه الأشياء مستلزماً للكفر بهذا الاعتبار، وقد نفاها طوائف كثيرة من أهل الإيمان، فلازم المذهب ليس بمذهب، إلاّ أن يستلزمه صاحب المذهب، فخلق كثير من الناس ينفون ألفاظاً أو يثبتونها ويكون ذلك مستلزماً لأمور هي كفر، وهم لا يعلمون الملازمة بل يتناقضون، وما أكثر تناقض الناس لا سيما في هذا الباب وليس التناقض كفراً»(٣).

أما من لا يعرف دلالة الألفاظ ومعانيها فأطلق لفظاً لا يعرف معناه ولا حقيقته اللغوية فهذا لا يكفر، وهذا يقع في بعض الألفاظ المشتبهة، وفي هذا يقول شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «بل هم مجمعون (أئمة المسلمين) على نقيضه وأنَّ المسلم إذا عنى معنى صحيحاً في حق الله تعالى، أو الرسول، ولم يكن خبيراً بدلالة الألفاظ، فأطلق لفظاً يظنه دالاً على ذلك المعنى وكان دالاً على غيره أنَّه لا يكفر، ومن كفَّر مثل هذا كان أحق بالكفر، فإنه نحالف للكتاب والسنة وإجماع المسلمين، وقد قال تعالى: ﴿ لا تَقُولُوا رَعِنَ الله البقرة النبي، والمسلمون لم يقصدوا ذلك وهذه العبارة كانت مِمّا يقصد به اليهود إيذاء النبي، والمسلمون لم يقصدوا ذلك

<sup>(</sup>١) راجع الصارم المسلول (ص ٥٦٢-٥٦٣)، ط مكتبة أنصار السنة.

<sup>(</sup>٢) راجع كشاف القناع (٦/ ١٦٩)، شرح مسلم (٧١/ ٧١)، فتح الباري (١٣/ ٢٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٠٦/٥).

فنهاهم الله تعالى عنها، ولم يكفرهم »(١).

#### عدم اعتبار القصد بمعنى الاعتقاد والنية في المكفرات في المسائل الظاهرة:

أما اشتراط القصد بمعنى الاعتقاد والنية - بمعنى أن يكون فاعل الكفر أو قائله يعتقد أنه أتى كفراً، ويكون ناوياً للوقوع فيه، فليس عليه دليل معتبر من الكتاب والسنة وأقوال أهل العلم، وننقل ما تيسر من أقوال أهل العلم في عدم اشتراط ذلك، لأهمية هذه المسألة ولوقوع الخطأ فيها من كثير من الباحثين:

- اليسيرة يذكرها بلسانه دون قلبه، قال رحمه الله: «فما معنى الباب الذي اليسيرة يذكرها بلسانه دون قلبه، قال رحمه الله: «فما معنى الباب الذي ذكره العلماء من كل مذهب (باب حكم المرتد) وهو المسلم الذي يكفر بعد إسلامه؟ ثم ذكروا أنواعاً كثيرة كل نوع منها يكفر ويحل دم الرجل وماله حتى أنهم ذكروا أشياء يسيرة عند من فعلها مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزاح واللعب» (٢).
- ٢. قال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ: «والإنسان قد يكفر بالمقالة الكافرة، وإن كان عند نفسه لم يأت بمكفر، كما حصل من المنافقين في غزوة تبوك، قال تعالى: ﴿ لاَنَعُ لَذِرُواْقَدَ كَفَرْتُم بَعُ دَإِيمَ نِكُو ﴾ [التوبة: ٦٦]، فهؤلاء ظنّوا أن ذلك ليس بكفر، ولكن الآية دليل على أن الرجل إذا فعل الكفر ولم يعلم أو يعتقد أنه كفر، لا يعذر بذلك، بل يكفّر بفعله القولي والعملى »(٣).
- ٣. قال القاضي عيّاض فيما نقله الحافظ ابن حجر عند شرحه لحديث (إن

<sup>(</sup>۱) الرد على البكري (۳٤۱–۳٤۲).

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد (٩٣-٩٤) ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) تفسير العزيز الحميد (٤٥٤-٤٥٥)، ط المكتب الإسلامي.

العبـد ليـتكلم بالكلمـة مـن سـخط الله لا يلقِـي لهـا بـالاً يهــوي بهــا في جهنم)(١): «يحتمل أن تكون تلك الكلمة من الخنا والرفث، أو أن تكون في التعريض بالمسلم بكبيرة أو بمجون أو استخفاف بحق النبـوة والـشريعة وإن لم يعتقد ذلك»<sup>(۲)</sup>.

- ٤. قال الحافظ بن حجر في شرح حديث (سيخرُج قوم في آخر الزمان أحداث الأسنان سفهاء الأحلام، يقولون من قـول خـير البريـة، لا يجـاوز إيمــانهم حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية) (٣): «فيه الرد على قول من قال: لا يخرج أحد من الإسلام من أهل القبلة بعد استحقاقه حكمه إلاّ بقصد الخروج منه عالماً، فإنه مبطل لقوله في الحـديث: «يقولـون الحق ويقرؤون القرآن ويمرقون من الإسلام، ولا يتعلقون منه بشيء»<sup>(٤)</sup>».
- ٥. قال الحافظ بن حجر أيضاً: «وفيه أن من المسلمين من يخرج من الدين من غير أن يقصد الخروج منه، ومن غير أن يختار ديناً على دين الإسلام» <sup>(ه)</sup>.
- قال صدر الدين القونوي الحنفي: «ولو تلفظ بكلمة الكفر طائعاً غير معتقد له يكفر»(٦).
- قال ملا علي مسكين الحنفي: «من هزل بلفظ كفر ارتد، وإن لم يعتقــد فهــو ككفر العناد»<sup>(٧)</sup>.
- قال الصنعاني رحمه الله تعالى: «قلت قد خرج الفقهاء في كتب الفقه (في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١/ ٣١٤–٣١٥)، ومسلم (١١/ ١١٧). راجع: الفتح بـرقم (٦٤٧٨)، هدايــة الباري (۱/۱۱۳).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١١/ ٣١٧)، ط الرياض.

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٢/ ٢٩٥-٢٩٦) برقم (٦٩٣٠)، ومسلم (٧/ ١٦٩).

فتح الباري (۱۲/۳۱۳).

فتح الباري (۱۲/ ۳۱۵). (0)

شرح الفقه الأكبر (٤٢١).

فتح المعين (٢/ ٤٥٨)، المطبعة العثمانية.

- باب الردة) أن من تكلم بكلمة الكفر يكفر، وإن لم يقصد معناها»(١١).
- ٩. قال الشيخ حمد بن عتيق من علماء الدعوة نقلاً عن الفقهاء في كتبهم. "إن المرتد: هو الذي يكفر إسلامه إما نطقاً، وإما فعلاً، وإما اعتقاداً، وقرروا أن من قال الكفر كفر وإن لم يعتقده، ولم يعمل به، إذا لم يكن مكرهاً، وكذلك من فعل الكفر كفر، وإن لم يعتقده ولا نطق به" (٢).
- ١. قال محمد بن الوليد السمرقندي الخنفي: «إذا أطلق الرجل كلمة الكفر عمداً، لكنه لم يعتقد الكفر، قال بعض أصحابنا: لا يكفر لأن الكفر يتعلق بالضمير، وقال بعضهم يكفر، وهو الصحيح عندي، لأنه استخف بدينه» (٣).
- 11.قال محمد بن فراموز (مُلا خسروا) والحنفي، ت ٨٨٥ هـ في المحيط: «من أتى بلفظ الكفر مع علمه أنها لفظة الكفر، إن كان عن اعتقاد لا شك أنه يكفر، وإن لم يعتقد أو لم يعلم أنها لفظة الكفر، ولكن أتى بها اختياراً فقد كفر عند عامة العلماء ولا يعذر بالجهل»(٤).
- 11. قال الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب متحدثاً عن نواقض الإسلام: «ومعرفتكم بالناقض إذا تحققتموه وأنه يكون بكلمة ولو لم يعتقد، ويكون بفعل ولو لم يتكلم، ويكون في القلب من الحب والبغض، ولو لم يتكلم ولم يعمل» (٥).
- ١٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ الثّانية ففيها اللّهِ الثّانية ففيها

<sup>(</sup>١) تطهير الاعتقاد (٣٦-٣٧)، ط مكتبة أنصار السنة المحمدية.

<sup>(</sup>٢) رسالة الدفاع عن أهل السنة والاتباع (٢٨).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق لابن نجيم الحنفي (٥/ ١٣٤)، دار الكتاب العربي.

<sup>(</sup>٤) ورد الحكام شرح غرر الأحكام (١/ ٣٢٤)، طبعة مير محمد، كراتشي.

<sup>(</sup>٥) مؤلفات الشيخ، قسم الرسائل الشخصية (٢٨).

مسائل أيضاً، الثالثة: أن الذي يكفر به المسلم ليس هو عقيدة المسلم خاصة»<sup>(۱)</sup>.

1. قال العلامة الشوكاني: «وكثيراً ما يأتي هؤلاء الرعايا بألفاظ كفرية، فيقول: هو يهودي ليفعلنَّ كذا، وليفعلنَّ كذا فيرتد، تارة بالقول وتارة بالفعل، وهو لا يشعر»<sup>(۲)</sup>.

وبما سبق أن نقلناه عن أهل العلم يتضح خطأ أحــد البــاحثين في اشــتراطه القصد بمعنى الاعتقاد والنية للحكم على المعين بالكفر.

حيث يقول في مواضع من كتابه: «فالحكم على الفعل الظاهر بأنه كفر متعلق ببيان الحكم الشرعي مطلقاً، وأما الفاعل فلا بد من النظر إلى قـصده بمـا فعل والتبين عن حاله في ذلك قبل الجزم بتكفيره، وليس المراد بالقصد هنا مجرد القصد إلى الفعل . . وإنما المراد بالقصد هنا القصد بالفعل الـذي هـو غايـة الفاعل من فعله والباعث له عليه، والدافع له تحقيقه ومراده منه، ولهذا كان القصد بالفعل هو حقيقة النية التي عليها الثواب والعقاب والمدح والـذم، وهــو المراد في قول الرسول ﷺ (إنّما الأعمال بالنيات) (٣)»، ويقول أيضاً: «وهنا يفترق الحكم بكفر المعين عن الحكم بإسلامه، فإن إسلام المعين يكفي فيه مجرد الإقرار الظاهر، ثم يلزم بعد ذلك بلوازمه، وهو إسلام حكمي قد يكون المعين معه منافقاً في الباطن، وأما الكفر فليس حكماً على الظاهر فقط، وإنما هو حكم على الظاهر والباطن، بحيث لا يصح لنا أن نحكم على معين بالكفر مع احتمال أن يكون غير كافر في الباطن»(٤).

ويقول أيضاً: «وبناءً على ما سبق؛ فإن مجرد تحقق الفعل في الظاهر،

<sup>(</sup>١) السابق، قسم التفسير (٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) الدواء العاجل، ص ١٤، دار الأرقم، ط ١/ ٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) ضوابط التكفير (٢٧٥)، ط عانم الفوائد.

<sup>(</sup>٤) السابق (ص ٢٧٦).

والتلبس بشيء من مظاهر الشرك، لا يكفي لذاته في الدلالة على القصد بالفعل لإمكان أن يكون القصد بالفعل محتملاً غير ما يكون الشرك على الحقيقة، ومجرد الدلائل الحالية والمقالية لا تكفي لتبين حال المعين، وإن كانت قد تدل في بعض الأحوال»(١).

يقول أيضاً ردًّا على بعض الكُتَّاب: «فلم يعتبروا قصد الفاعل ونيته في الحكم عليه»(٢).

ويقول: «إننا لا بد أن نفرق هنا بين أحكام الكفر على الباطن وبين الحكم على المعين بالكفر في الظاهر، وذلك أنه ليس كلّ من عمل عملاً من أعمال الشرك في الظاهر، لا بد أن يقصد به ما تحقق معه عبادة غير الله، فلا بد قبل الحكم بكفره من تبين حاله لإزالة هذا الاحتمال . . . فالقاعدة العامة أنه لا بد من تبين حال المعين وعدم الجزم بكفره قبل العلم بقصده من فعله بالضوابط الشرعية»(٣).

وهذه الأقوال من الباحث اشتملت على عدة أخطاء:

- ١. اشتراطه القصد بمعنى الاعتقاد والنية لتكفير المعين وعدم نقله من اشترط ذلك من أهل العلم.
- خالفته أهل العلم، فهم لا يشترطون لتكفير المعين القصد بمعنى الاعتقاد والنية، وقد سبقت نصوصهم.
- ٣. تفريقه بين الحكم بالكفر والحكم بالإيمان، وجعله مناط الحكم بالكفر على الظاهر والباطن، وهذا لا سبيل للوقوف عليه دون أن يـذكر قـولاً معتبراً لأهل العلم يدل على ذلك.
- ٤. إطلاقه القول بهذه القواعد في هذه المسألة الهامة دون الاستدلال

<sup>(</sup>١) السابق (٢٨٥-٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) السابق (٣١٣–٣١٤).

عليها(١).

ه. نسبة هذه القواعد ألهل السنة دون أن يذكر من قال بها من أهل السنة.

### الخلاصة ممّا سبق:

- قصد المعين بكلامه المعنى المكفر شرط من شروط تكفيره.
- الألفاظ الواضحة في المكفرات في المسائل الظاهرة لا يسأل عن قصد صاحبها لوضوح دلالتها على الكفر.
- ٣. الألفاظ المشتبهة المحتملة للكفر وعدمه يحتاط في تكفير صاحبها حتى يعرف مقصده.
- ٤. من قال قولاً لازمه الكفر لا يكفر لأن لازم المذهب ليس بمذهب فإنه لا يكفر.
  - ٥. من قال قولاً لا يعرف معناه ولا دلالته لجهله معناه المكفر فإنه لا يكفر.
- ٦. ما يقع من اللسان من ألفاظ مكفرة من سبق اللسان لخوف، أو فرح، أو دهشة، فإنه لا يكفر به.
- ٧. عدم اعتبار القصد بمعنى الاعتقاد والنية لتكفير المعين والرد على من اشترط ذلك<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفصيل في هذه المسألة الهامة، راجع: فصل عدم اعتبار القصد بمعنى الاعتقاد والنية، من كتاب «عارض الجهل» ط مكتبة الرشد. كتاب التوسط والاقتصاد للشيخ علـوي السقاف، ط مكتبة ابن القيم، فقد أجاد وأفاد.

<sup>(</sup>۲) فائدة: قال الشيخ صالح الفوزان معلقاً على شرط قصد المعين بكلامه المعنى المكفر: "هذا ليس على إطلاقه كما سبق، إذا قصد التلفظ بالكفر الصريح فإنه يكفر، وإن جرى على لسانه بدون قصد لم يكفر».



# الفصل الرابع الفرق بين التكفير المطلق وتكفير المعين

#### ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على الفعل والقول دون المعين.
  - ٣. فهم علماء الدعوة لهذه النصوص.
- ٤. نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على المعين.
  - ٥. فهم علماء الدعوة لهذه النصوص.

## الفصل الرابع التفريق بين التكفير المطلق وتكفير المعيــن

#### مقدمة الفصيل:

قضيّة تكفير المعين، وإطلاق اسم الكفر عليه شـأنها شـأن كـلّ قـضيّة مـن القضايا التي وقع فيها الناس بين إفراط وتفـريط، والـصحيح ضـبط المسألة بمـا يتفق مع كلام العلماء.

من الناس من يقول لا يكفر المعين مطلقاً، ولو تلبس بالكفر والشرك الظاهرين الواضحين واشترط لذلك شروطاً لم يشترطها أهل العلم، ثم قال بعد هذه الشروط العشرة: «ولا يضرك بعد ذلك بعد أن تحققت الشروط إن تركته ولم تكفره، والورع تركه»(١).

ومنهم من يقول: «إنَّ المعين يطلق عليه اسم الكفر والشرك، متى تلبس به، ولا يعتبر شروط تكفير المعين التي نص عليها أهل العلم، فقال يكفر في ظاهر الأمر مطلقاً»(٢).

ويهمنا في هذا الفصل أن نناقش هذه المسألة مناقسة علمية، وقد أفردنا فصولاً مستقلة لمناقشة الحالات التي يعذر فيها الجاهل، ولا يكفّر المعين (٣)، واستثناء أهل العلم لهذه الحالات، وبقي أن نناقش من يقول إنه لا يطلق الكفر على المعين، حتى تقوم عليه الحجة ويفهمها وتزاح عنه الشبهات، وذلك في جميع المسائل الظاهرة وغيرها، وأنه يطلق اسم الكفر على الفعل دون فاعله في

<sup>(</sup>۱) راجع هذه الشروط في (أحكام التقرير في مسائل التكفير)، مـراد شـكري، وقـد أصـدرت اللجنـة المدائمة فتوى في شأن هذا الكتاب، وأنه يشتمل على مذهب المرجئة المردي عافانا لله.

<sup>(</sup>٢) راجع في ذلك الجواب المفيد في جاهل التوحيد، راجع عقيدة الموحدين، ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) راجع عارض الجهل وأثره على أحكام الاعتقاد، للمؤلف، ط مكتبة الرشد.

جميع المسائل، ونسبة هـذا القـول إلى شـيخ الإسـلام ابـن تيميـة وهـذه المناقـشة اعتمدنا فيها بعون الله على أمرين:

الأوّل: استقصاء النصوص التي احتج بها من يقول بهذا القول من نصوص شيخ الإسلام وبيان موقفه في قضيّة تكفير المعين.

الثاني: فَهُم أهل العلم لهذه النصوص فَهُم أفهم لنصوص شيخ الإسلام من المعاصرين ممن كتبوا في هذه المسألة، وأخذوا طرفاً من كلامه وفهموه على مرادهم.

### أولاً: نصوص شيخ الإسلام التي ذكر فيها إطلاق الكفر على الفعل، أو القول دون المعين:

الم قال شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – في معرض حديثه عن خلاف الأئمة في تكفير المعين من أهل الأهواء وتخليده في النار: «وقد تنازعوا في تكفير أهل البدع والأهواء وتخليدهم في النار، وما من الأئمة إلا من حُكي عنه في ذلك قولان، كمالك والشافعي وأحمد وغيرهم، وصار بعض أتباعهم يحكي هذا النزاع في جميع أهل البدع، وفي تخليدهم حتى التزم تخليد كل من يعتقد أنه مبتدع بعينه، وهذا فيه من الخطأ ما لا يحصى، وقابله بعضهم، فصار يظن أله لا يُطلق بكفر واحد من أهل الأهواء، وإن كانوا قد أتوا من الإلحاد، وأقوال أهل التعطيل والإلحاد.

والتحقيق في هذا: أنَّ القول قد يكون كفراً، كمقالات الجهمية الذين قالوا: إنَّ الله لا يتكلم، ولا يُرَى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه كفرّ، فقد يطلق القول بتكفير القائل، كما قال السلف: من قال: القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إنَّ الله لا يُركى في الآخرة فهو كافر، ولكن الشخص المعين لا يكفر حتى تقوم عليه الحجة (١).

٢. قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - في حديثه عن أهل البدع والأهواء وموقف الإمام أحمد من تكفيرهم وتحقيق مذهبه في ذلك: «فهذا الكلام يمهد أصلين عظيمين:

أحدهما: إنَّ العلم والإيمان والهدى فيما جاء به الرسول، وإنَّ خلاف ذلك كفر على الإطلاق، فنفي الصفات كفر، والتكذيب بأن الله يُرَى في الآخرة، أو أنه على العرش، أو أنَّ القرآن كلامه، أو أنه كلَّم موسى أو أنه اتخذ إبراهيم خليلاً كفر، وكذلك ما كان في معنى ذلك، وهذا معنى كلام أئمة

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (الإيمان الأوسط)، ٥٧٢-٥٧٣، ط ابن الجوزي.

أهل السنة والحديث.

الأصل الثاني: إنَّ التكفير العام - كالوعيد العام - يجب القول بإطلاقه وعمومه، وأمّا المعين أنه كافر، أو مشهود له بالنار: فهذا يقف على الدليل المعين، فإنَّ الحكم يقف على ثبوت شروطه، وانتفاء موانعه» (١).

٣. قال شيخ الإسلام متحدثاً ومناقشاً المخالفين له في بعض المسائل الـتي وقـع فيها أهل البدع والأهواء: «هذا مع أني دائماً ومن جالسني يعلم ذلك مني: إني من أعظم الناس نهياً أن ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومعـصية، إلاّ إذا عُلِمَ أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارة وفاسقاً أخرى وعاصياً أخرى، وإني أقرر أنّ الله قـد غفر لهـذه الأمـة وخطأها، وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية».

ثم ذكر رحمه الله أمثلة لمسائل النزاع بين السلف ثم قال: «وكنتُ أَبَـيِّن لهـم أنما كنت أنقل لهم عن السلف والأئمة في إطلاق القـول بـتكفير مـن يقـول كذا وكذا فهو أيضاً حق، لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين<sup>، (^</sup>).

- ٤. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض حديثه عن أهل البدع المكفّرة من الجهمية: «ولهذا أطلق الأئمة القول بالتكفير، ومع أنهم لم يحكموا في عين كلّ قائل بحكم الكفار"<sup>(۳)</sup>.
- ٥. قال شيخ الإسلام في معرض حديثه عمن تأول من أهل البدع المكفّرة، أو أخطأ، قال رحمه الله: «ولهذا أكثر السلف يأمرون بقتـل الـداعي إلى بدعتـه، الذي يضل الناس لأجل إفساده في الدين، سراءٌ قالوا: هـ و كافرٌ أو ليس بكافر، وإذا عُرفَ هذا فتكفير المعين من هؤلاء الجهال، وأمثالهم – بحيث يحكم عليه بأنه من الكفار – لا يجوز الإقدام عليه إلاّ بعد أن تقوم على

<sup>(</sup>١) شرح حديث جبريل (الإيمان الأوسط)، ٥٧٢-٥٧٣، ط ابن الجوزي.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۳/ ۲۲۹-۲۳۰).

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة (٢/ ٢٠٤).

أحدهم الحجة الرسالية – التي يتبين بها أنهم مخالفون للرسل، وإن كانت هذه المقالة لا ريب أنها كفر، وهكذا الكلام في تكفير جميع (المعينين)، مع أن بعض هذه البدع أشد من بعض، وبعض المبتدعة يكون فيه من الإيمان ما ليس في بعض، فليس لأحد أن يكفر أحداً من المسلمين، وإن أخطأ، وغلط حتى تقام عليه الحجة، وتبين له المحجة، ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل عنه بالشك، بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة، وإزالة الشبهة»(۱).

آ. قال شيخ الإسلام ابن تيمية في عدم تكفير المعين من أهل البدع وإن كان قوله كفراً: «وإنما المقصود هنا أنَّ ما ثبت قبحه من البدع، وغير البدع من المنهي عنه في الكتاب والسنة إذا صدر عن شخص من الأشخاص، فقد يكون على وجه يعذر فيه: إما لاجتهاد أو تقليد يُعذر فيه، وإما لعدم قدرته، كما قررته في غير هذا الموضوع وقررته أيضاً في {التكفير والتفسيق، المبني على أصل الوعيد، فإنَّ نصوص الوعيد التي في الكتاب والسنة، ونصوص الأئمة بالتكفير والتفسيق، ونحو ذلك لا يستلزم ثبوت موجبها في حق المعين إلا إذا وجدت الشروط، وانتفت الموانع لا فرق في ذلك بين الأصول والفروع}»(٢).

هذه نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - التي ذكر فيها أنه يطلق اسم الكفر على الفعل دون فاعله. اسم الكفر على الفعل دون فاعله. وأنه لا يكفر المعين بهذه الأقوال، وهذه النصوص التي استقصيناها في شأن أهل البدع وليست في شأن من ارتكب الشرك الظاهر بالأقوال والأفعال.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳۷۱–۳۷۲).

 <sup>(</sup>۲) لمزيد من الأقوال في هذه المسألة راجع موقف شيخ الإسلام من تكفير الفرق في كتاب (منهج ابن تيمية في مسألة التكفير)، ط أضواء السلف (٢/ ٢٧٩-٢٩٢)، بعنوان (حكم المعين من أهل البدع).

## ثانياً: أقوال أهل العلم في فهم نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية حول قضيّة تكفير المعين:

برغم وضوح النصوص الـتي سـبق نقلـها عـن شـيخ الإســلام في مــسالة إطلاق الكفر على القول دون قائله، وأنَّ هذه النصوص خاصة بأهـل الأهـواء والبدع الذين قالوا أقوالاً كفرية؛ فإن بعض من كتب في هذه المسألة احتجَّ بهـا، وبغيرها على أن شيخ الإسلام ابن تيمية لا يكفر المعين مطلقاً، أو أنَّه يطلق اسم الكفر على القول دون قائله، وجعل ذلك قاعدة مطردة في المسائل الظاهرة والمسائل الخفية، ولذلك سننقل أقوال أهل العلم في فهم نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية واستقصائها، فَهُمْ أفهم لمراد الشيخ في هذه المسالة وغيرها.

## أقوال أهل العلم من علماء الدعوة في ضبط هذه النصوص:

- ١. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب لما احتج عليه بعض أهل زمانه بنص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين: «وأنا أذكر لفظه الذي احتجوا بـ علـي زيغهـم قال – رحمه الله – أنا من أعظم الناس نهياً من أن ينسب معين إلى تكفير أو تبديع أو تفسيق ... إلى آخر النص الذي نقلناه (في أول الفصل)»، ثم قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب – رحمه الله تعالى –: «وهـذه صـفة كلامـه لا يذكر عدم تكفيره قبل أن تبلغه الحجة، وأما إذا بلغته الحجة حُكِمَ عليـه بمــا تقتضيه تلك المسألة من تكفير، أو تفسيق، أو معـصية، وصـرح – رحمــه الله – أنَّ كلامه في غير المسائل الظاهرة»(١).
- ٢. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة إلى أحمد بن عبد الكريم: «وصل مكتوبك، تقرر المسألة التي ذكرت، تذكر أنَّ عليك إشكال تطلب إزالته، ثم ورد منك رسالة تذكر أنك عثرت على كلام شيخ الإسلام أزال عنك الإشكال» قال الشيخ محمد رداً عليه في فهمه من نصوص شيخ

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ١٥١).

الإسلام أنه لا يكفر المعين مطلقاً: «وأما عبارة شيخ الإسلام ابن تيمية التي لبسوا بها عليك، فهي أغلظ من هذا كله، ولو نقول بها لكفرنا كثيراً من المشاهير بأعيانهم، فإنه صرح فيها بأنَّ المعين لا يكفر إلاّ إذا قامت عليه الحجة»، قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب معلقاً على ذلك: «وإذا كان كلام الشيخ ليس في الردة والشرك، بل في المسائل الجزئيات» ثم قال: «يوضع ذلك أن المنافقين إذا أظهروا نفاقهم صاروا مرتدين، فأين نسبتك أنه لا يكفر أحداً بعينه».

ثم نقل الشيخ كلام شيخ الإسلام في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية وعلق عيه بقوله: «هذا لفظه بحروفه فتأمل كلامه في التفرقة بين المقالات الخفية، وبين ما نحن فيه في كفر المعين، وتأمل تكفيره رؤسائهم فلاناً وفلاناً بأعيانهم، تصريحه بحكاية الإجماع على ردة الفخر الرازي عن الإسلام مع كونه من أكابر أئمة الشافعية، هل يتناسب هذا مع كلامه أن المعين لا يكفر ولو دعا عبد القادر في الرخاء والشدة»(١).

من تأمل نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب تبين له مراد شيخ الإسلام ابن تيمية في عدم تكفير المعين، وإطلاق اسم الكفر على القول دون قائله إنما هو في المسائل الخفية وليس في المسائل الظاهرة، وأن كلامه ليس في الردة بل في المسائل الجزئية، وقد التبست عبارات شيخ الإسلام على بعض أهل زمانه، فرد عليهم بذلك، وأوضح لهم الفهم الصحيح لكلام شيخ الإسلام – رحمه الله –.

قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي رداً على داود جرجيس من أعداء الدعوة السلفية عندما احتج على علماء الدعوة، أنَّ شيخ الإسلام لا يكفر المعين، ويطلق الكفر على القول دون القائل واحتج عليهم بنص لشيخ

<sup>(</sup>۱) فتاوى الأثمة النجدية (۳/ ۱۲۰–۱۲۶)، ط ابن خزيمة، الرياض. الـضياء الـشارق في الـرد علـى المازق المارق (۱۲۸–۱۲۹)، ط مطبعة المنار بمصر.

الإسلام سبق نقله، وهو قوله: "إنَّ القول قد يكون كفراً» قال الشيخ سليمان بن سحمان: "كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، وأمثاله في غير عُبَّاد القبور والمشركين، فرضه موضوعه في أهل البدع المخالفين لأهل السنة والجماعة، وهذا يعرف من كلام الشيخ، فإذا عرفت أنَّ كلام الشيخ ابن تيمية في أهل الأهواء: كالقدرية والخوارج، ونحوهم خلا غلاتهم تبين لك أنَّ عُبَّاد القبور خارجون من هذه الأصناف، وقوله في عدم التكفير، فالمقصود به في مسائل مخصوصة يخفى دليلها على بعض الناس كما في مسائل القدر والإرجاء، ونحو ذلك مِمّا قاله أهل الأهواء»(١).

٤. وقد رد علماء الدعوة على من احتج بنص لشيخ الإسلام ابن تيمية على عدم تكفير المعين، وهو قوله: «إن القول قد يكون كفراً» الذي سبق نقله، وحملوا نص شيخ الإسلام على أنه في المسائل الخفية فقط وأنه ليس كلاماً مطلقاً.

قال الشيوخ سليمان بن سحمان، والشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب والشيخ إبراهيم بن الشيخ محمد بن عبد الوهاب والشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن – رحمهم الله جميعاً —: «أما قوله: نقول: بأنَّ القول كفر، ولا نحكم بكفر القائل» فإن إطلاق هذا جهل صرف، لأن العبارة لا تنطبق إلاّ على المعين، ومسألة تكفير المعين مسألة معروفة إذا قال قولاً يكون القول به كفراً، فيقال: من قال بهذا القول فهو كافر، لكن الشخص يكون القول به كفراً، فيقال: من قال بهذا القول فهو كافر، لكن الشخص المعين إذا قال ذلك لا يحكم بكفره، حتى تقوم عليه الحجة التي يكفر تاركها، وهذا في المسائل الخفية التي قد يخفى دليلها على بعض الناس، كما في مسائل القدر، والإرجاء، ونحو ذلك مِمّا قاله أهل الأهواء»(٢).

٥. قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن من علماء الدعوة السلفية
 النجدية، وقد ألف رسالة مستقلة رد فيها على من زعم أن شيخى الإسلام

<sup>(</sup>١) الضياء الشارق (١٦٨-١٦٩)، ط المنار، مصر.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠-٤٣٢-٤٣٣)، ط دار الإفتاء.

ابن تيمية وابن عبد الوهاب يطلقان الكفر على الفعل، دون فاعله في مسائل الشرك الظاهرة، ويقولان أن الفعل شرك دون فاعله، قال الشيخ إسحاق: «بلغنا وسمعنا من فريق يدَّعي العلم والدين، وممن هو بزعمه مؤتم بالشيخ محمد بن عبد الوهاب: إنَّ من أشرك بالله، وعبد الأوثان لا يطلق الكفر والشرك عليه بعينه».

ثم نقل عنهم قولهم: «نقول لأهل القباب الذين يعبدونها، ومن فيها، فعلك هذا شرك، وليس هو بمشرك»، وقد أفاض الشيخ إسحاق في الرد على هؤلاء، ونقل نصوص الشيخين محمد بن عبد الوهاب وابن تيمية في تكفير المعين، وأما أن يطلق اسم الكفر على الفعل دون فاعله فقد خصص كلام ابن تيمية وابن عبد الوهاب أله في المسائل الخفية التي يقع فيها أهل الأهواء بخلاف المسائل الطاهرة الجلية، فإنهما يطلقان اسم الكفر على المعين، وعلى الفعل وفاعله»(۱).

- 7. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن من علماء الدعوة مخصصاً كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في عدم تكفير المعين بالمسائل الخفية: "وهذان الشيخان ابن تيمية وابن القيم يحكمان أنَّ من ارتكب ما يوجب الكفر، أو الردة يحكم عليه بمقتضى ذلك، وبموجب ما اقترف كفراً أو شركاً أو فسقاً إلاّ أن يقوم مانع شرعي يمنع من هذا الإطلاق، وهذا له صور مخصوصة لا يدخل فيها من عبد صنماً أو قبراً أو بشراً أو مدراً، لظهور البرهان لقيام الحجة بالرسل"(٢).
- ٧. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن رحمه الله رداً على من استدل من أهـل
   عصره بنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين، وكذلك قـولهم بـإطلاق

<sup>(</sup>۱) راجع الرسالة، فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ١١٦-١٣٠)، ط ابـن خزيمـة. وراجـع أيـضاً الرسـالة المطبوعة مع عقيدة الموحدين (١٣٨–١٦٣)، فتوى في حكم تكفير المعين، ط دار طيبة.

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ٣٠٠)، ط ابن خزيمة.

الكفر على القول دون القائل وعلى الفعل دون فاعله، قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «وغاية ما موه به هذا الجاهل: أن شيخ الإسلام – رحمه الله – ذكر في أهل المقالات الخفية أنها وإن كانت كفراً لا ينبغي أن يكفر صاحبها حتى تقوم عليه الحجة، وهذا كلامه، قال: «نفي الصفات كفر، والتكذيب بأن الله يُرى في الآخرة كفر، وإنكار أن يكون الله على العرش كفر»، فتكفير المعين من هؤلاء بحيث يحكم عليه أنه من الكفار لا يجوز الإقدام عليه إلا أن تقوم عليه الحجة التي يتبين بها أنهم مخطئون»» (1).

فرد الشيخ على من استدل بقول شيخ الإسلام على عدم تكفير المعين شم خصصها بمسائل تنازع أهل العلم في تكفير صاحبها: «ثم يجيء من يموه على الناس، ويفتنهم عن التوحيد بذكر عبارات لأهل العلم، ويزيد فيها، وينقص، وحاصلها الكذب عليهم لأنها في أناس لهم إسلام ودين، وفيهم مقالات كفَّرَهم بها طائفة من أهل العلم، وتوقف بعضهم في تكفيرهم حتى تقوم عليهم الحجة، ولم يذكرهم العلماء في جنس المشركين» (٢).

- ٨. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رداً على من فهم من كلام شيخ الإسلام أنه لا يكفر المعين في مسائل الشرك: «وكلام شيخ الإسلام إنما يعرفه ويدريه من مارس كلامه، وعرف أصوله، فإنه قد صرح في غير موضع أنَّ الخطأ قد يغفر لمن لم يبلغه الشرع، ولم تقم عليه الحجة في مسائل مخصوصة، إذا اتقى الله ما استطاع، واجتهد بحسب طاقته وأين التقوى والاجتهاد الذي يدعيه عُبَّاد القبور، والداعون للموتى والغائبين» (٣).
- ٩. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «كلام الشيخين أي ابن تيمية وابن القيم في كل موضع فيه البيان الشافي، وأن نفي التكفير

<sup>(</sup>١) فتاوي الأئمة النجدية (٣/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ١٥٨). وراجع الرسالة كاملة، الدرر السنية (١١/ ٤٤٦).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ٢٤٧). وراجع: كشف الشبهتين (٩١-٩٦).

بالمكفرات قولها، وفعلها فيما يخفى دليله، ولم تقم الحجة على فاعله، وأن النفي يرد به نفي تكفير الفاعل، وعقابه قبل قيام الحجة، وأنَّ نفي التكفير مخصوص بمسائل النزاع بين الأئمة، وأما دعاء الصالحين، والاستغاثة بهم، وقصدهم في الملمات والشدائد، فهذا لا ينازع مسلم في تحريمه، أو الحكم بأنه من الشرك الأكبر، فقد تقدم عن الشيخ (يعني ابن تيمية) أن فاعله يستتاب فإن تاب وإلا قتل»(۱).

۱۰ قال الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - معلقاً على نصوص لشيخ الإسلام التي ذكر فيها أن القول قد يكون كفراً فيطلق الكفر على القول دون القائل: «هذا التفصيل، والله أعلم، في الأهواء والبدع التي لا نص من الكتاب والسنة على أنّ صاحبها كافر، أما البدع التي فيها نص كذلك فما كان شيخ الإسلام، ولا غيره من السلف يتوقفون في تكفيرهم، وذلك مثل: المعلنين بالشرك والوثنية بدعاء الموتى، والاستعانة بهم، والطواف، والعكوف عند الأصنام، التي أقيمت بأسمائهم، وبذل الأموال في مرضاتهم، واتقاء غضبهم، وإقامة الأعياد الشركية بأسمائهم مع أنهم يتلون صريح القرآن أنَّ هذا شرك، ولكن يصرفون آياته عنهم، فكل كتب شيخ الإسلام مصرحة بكفرهم» (٢).

الخلاصة: بعد استقصاء نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية وفهم علماء الدعوة السلفية نستخلص ما يأتي:

ا. نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في إطلاق اسم الكفر على القول دون قائله، أو الفعل دون فاعله، خاصة بأهل الأهواء والبدع، المتنازع في تكفيرهم، وليست في الشرك الأكبر، أو المسائل الظاهرة، بل هي في المسائل

<sup>(</sup>١) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ٢٨٩). وراجع: منهاج التأسيس والتقديس (٣١٥).

<sup>(</sup>٢) من حاشية الشيخ حامد الفقي على المسائل المرادنية، ص ٧٦، ط أنصار السنة.

- الخفية التي وقع فيها أهل البدع.
- شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، يكفران المعين إذا وقع منه
  الشرك في المسائل الجلية المعلومة من الدين بالضرورة، مثل عبادة القبور،
  والاستعانة بها لوضوح البرهان فيها، وقيام الحجة بالرسالة.
- ٣. الاحتجاج بنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين، وإطلاق الكفر على القول دون إطلاقه على المعين أو إطلاقه على الفعل، دون فاعله في مسائل الشرك الأكبر، هو احتجاج قديم، وشبهة أثيرت على علماء الدعوة، سواء في عصر الشيخ محمد بن عبد الوهاب من بعض المناوئين لدعوته، أو في عصر المجدد الثاني الشيخ عبد الرحمن بن حسن، أو في عصر المشايخ سليمان بن سحمان، وإسحاق بن عبد الرحمن وقد رد هؤلاء بحمد الله على من احتج بهذه الأقوال، وخصصوا نلام شيخ الإسلام بالمسائل الخفية، أو في المسائل التي وقع بها أهل البدع المتنازع في تكفيرهم بخلاف الشرك الظاهر.
- فهرم علماء الدعوة السلفية من نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية، ما استخلصناه في (١، ٢، ٣) وقد أوردنا نصوصهم كاملة، وهم الشيخ الجدد محمد بن عبد الوهاب، عالم الطائفة السلفية بنجد حمد بن ناصر بن معمر النجدي تلميذ الشيخ محمد بن عبد الوهاب، والشيخ عبد الرحمن بن حسن، والشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، والشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن، والشيخ إلى الديار عبد الرحمن بن حسن، والشيخ سليمان بن سحمان النجدي، مفتي الديار النجدية والشيخ أبو بطين النجدي، ومن المعاصرين الشيخ محمد حامد الفقي من علماء أنصار السنة بمصر، ومؤسس الدعوة السلفية بها.
- ميان حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وعلماء الدعوة في مسائل التكفير، وإعذار الجاهل، وتكفير المعين، وقد سبقت نصوصهم كاملة في فصل مستقل.

٦. الرد على من زعم أن شيخ الإسلام ابن تيمية لا يكفر المعين، أو أنه يطلق الكفر على القول دون قائله، أو الفعل دون فاعله، وأنَّ ذلك يجري في المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية سواءً بسواء، وبهذا تعلم غلط صاحب كتاب (العذر بالجهل) بعد نقله لنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير أهل الأهواء والبدع وقوله: «فهذه أخي المسلم نصوص من أقوال شيخ الإسلام رحمه الله عليها نور الحق يقرر، أنه ومن سلف من الصحابة والتابعين، وجماهير أهل الإسلام يعتقدون أن من أخطأ، أو أنكر عن جهل، أو فعل أو قال كفراً، أن الله يغفر له سواءً كان في المسائل النظرية أو العملية، وسواء كان في الأصول والفروع» (١).

ونختم بفتوى للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين النجدي بعنوان (حكم تكفير المعين) قال – رحمه الله –: وما سألت عنه من أنه هل يجوز تعيين إنسان بعينه بالكفر إذا ارتكب شيئاً من المكفرات؟»

فأجاب - رحمه الله تعالى -: «فالأمر الذي دل عليه الكتاب والسنة وإجماع العلماء على أنه كفر، مثل: المشرك بعبادة غير الله سبحانه وتعالى، فمن ارتكب شيئاً من هذا النوع أو جنسه، فهذا لا شك في كفره.

ولا بأس بمن تحقق منه شيء من ذلك أن نقول: كفر فلان بهذا الفعل، يبين هذا أنَّ الفقهاء يذكرون في باب حكم المرتد أشياء كثيرة، يصير بها المسلم كافراً، ويفتتحون هذا الباب بقولهم: من أشرك بالله كفر، وحكمه أنه يستتاب، فإن تاب وإلا قُتِل، والاستتابة تكون مع معين، ولما قال بعض أهل البدع عند الشافعي: إنَّ القرآن مخلوق، قال: كفرت بالله العظيم، وكلام العلماء في تكفير المعين كثير، وأعظم أنواع الكفر، الشرك بعبادة الله، وهو كفر بإجماع المسلمين، ولا مانع من تكفير من اتصف بذلك، كما أنه من زنى قيل فلان زان ومن

<sup>(</sup>١) العذر بالجهل عقيدة السلف، ص ١٢٥، ط مكتبة ابن تيمية، القاهرة.

رابی قیل فلان مراب»(۱).

٧. وسئيل الشيخ أبو بطين النجدي عن تكفير المعين فأجاب: «نقول في تكفير المعين: ظاهر الآيات، والأحاديث، وكلام جمهور العلماء، تدل على كفر من أشرك بالله، فعبد معه غيره، ولم تفرق الأدلة بين المعين وغيره، قال تعلى الله الله الله وقيرة لا ألَّه لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَك بِهِ [النسساء: ٤٨]، وقسال تعلى الفقه يذكرون حكم المرتد، وأول ما يذكرون من أنواع الكفر والردة الشرك، فقالوا: من أشرك بالله كفر، ومن زعم لله صاحبة أو ولداً كفر، ولم يستثنوا الجاهل، ويذكرون أنواعاً مجمعاً على كفر صاحبها ولم يفرقوا بين المعين وغيره» (٢).

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۱/۲۱۶–٤۱۷)، ومجموع الفتاوى النجدية (۳/۳۰۳–۳۰۳).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ٤٠٢-٤٠٣).

#### نصوص شيخ الإسلام في تكفير المعين في المسائل الظاهرة:

- ا. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «من لم يعتقد وجوب الصلوات الخمس، والزكاة المفروضة، وصيام شهر رمضان، وحج البيت العتيق، ولا يحرم ما حرَّم الله ورسوله من الفواحش والظلم والشرك والإفك، فهو كافر مرتد يستتاب، فإن تاب، وإلا قُتِل باتفاق أئمة المسلمين، ولا يُغني عنه التكلم بالشهادتين» (١).
- ٢. قال شيخ الإسلام رحمه الله: «ومن قال إنَّ كل من تكلم بالشهادتين، ولم يؤد الفرائض، ولم يجتنب الحارم، يدخل الجنة، ولا يُعدَّب أحدٌ منهم بالنار، فهو كافر مرتد، يجب أن يستتاب، فإن تاب وإلا قُتِل»(٢).
- ٣. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «فمن اتخذ الملائكة والنبيين أرباباً فقد كَفَر بعد إسلامه باتفاق المسلمين بل من سوغ أن يُدعي المخلوق ومنع دعاء الخالق الذي فيه تحقيق صمديته وإلهيته فقد ناقض الإسلام –، قال رحمه الله مبيناً كفر من يعتقد النفع والضر في غير الله من الأموات والأوثان: «ويقول إنها تجير الخائف، وتغيث الملهوف، وأنا في حسبها، ويتضرع في دعائها، مثل ما يتضرع بدعاء رب السماوات والأرض، ويتوكل على حي قد مات، ولا يتوكل على الحي الذي لا يموت، فلا ريب أن إشراكه بمن هو أفضل منها يكون أقوى» (٣).
- ٤. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «من نظر إلى المردان ظاناً أنه ينظر إلى مظاهر الجمال الإلهي وجعل هذا طريقاً إلى الله، كما يفعله طوائف من المدعين للمعرفة، فقوله هذا أعظم كفراً من قول عُبّاد الأصنام، ومن كفر قوم

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى (٣٥/ ١٠٥)، ط عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٣٥/ ١٠٥)، ط عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٧٤-٢٧٥)، ط عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض.

لوط، فهؤلاء من شر الزنادقة، والمرتـدين الـذين يجـب قتلـهم بإجمـاع كـلّ

- ٥. قال شيخ الإسلام في تكفير الحلاج: «الحلاج قُتِل على الزندقة التي ثبتت بإقراره، وبغير إقراره، والأمر الذي ثبت عليه بما يوجب القتل باتفاق
- ٦. قال شيخ الإسلام في تكفير الفخر الرازي: «وأبلغ من ذلك أن منهم من يصنف في دين المشركين والردة عن دين الإسلام، كما صنف الرازي كتابــه في عبادة الكواكب، وأقام الأدلة على حسن ذلك ومنفعته، وهـذه ردة عـن الإسلام باتفاق المسلمين»<sup>(٣)</sup>.
- ٧. قال شيخ الإسلام: «فمن جعل الملائكة والأنبياء وسائط يدعوهم، ويتوكل عليهم، ويسألهم جلب المنافع، ودفع المضار، مثل أن يسألهم غفران الذنوب، وهداية القلوب، وتفريج الكروب، وســـد الفاقــات، فهــو كــافرّ بإجماع المسلمين» (٤).
- ٨. قال شيخ الإسلام في معرض حديثه عن الأدعية الـشركية: «أن يـدعو غـير الله وهو ميت أو غائب، سـوّءا كـان مـن الأنبيـاء والـصالحين، أو غيرهـم، فيقول: يا سيدي فلان أغثني، أو أنا أستجير بك، أو أستغيث بك، أو انصرني على عدوي، ونحو ذلك فهذا هو الشرك بالله. وأعظم من ذلك أن يقول: اغفر لي وتب عليَّ كما يفعله طائفة من الجهال المشركين»<sup>(°)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۳۰/ ٤٢٣)، ط عالم الكتب للطباع والنشر والتوزيع، الرياض.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۳۰/ ۲۰۸)، ط عالم الكتب للطباع والنشر والتوزيع، الرياض.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١٨-٥٤)، وراجع موسوعة الإجماع لـشيخ الإســلام ابــن تيميــة. جمــع وترتيــب عبدالله بن مبارك البوصي، ط دار البيان الحديث، الطائف (٩٦ ٥ - ٦١١).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١/٤/١).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (١/ ٣٠٥–٣٥١)، بتصريف يسير.

- 9. قال شيخ الإسلام في معرض حديثه عن الغلو في المشايخ والصالحين: «مثل أن يقول يا سيدي فلان اغفر لي، أو ارحمني، أو انصرني، أو ارزقني أو أغثني، أو أجرنبي، أو توكلت عليك، أو أنت في حسبي، أو أنا في حسبك، أو غو ذلك من الأقوال والأفعال، التي هي من خصائص الربوبية التي لا تصلح إلا لله تعالى، فكل هذا شرك وضلال، يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلا قُتِل»(١).
- ١. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «أما سؤال السائل عن القطب الغوث الفرد الجامع، فهذا يقوله طوائف من الناس، ويفسرونه بأمور باطلة في دين الإسلام مثل تفسير بعضهم أن (الغوث) هو الذي يكون مدد الخلائق بواسطته في نصرهم ورزقهم، حتى يقول: إن مدد الملائكة وحيتان البحر بواسطته، فهذا قول النصارى في المسيح عليه السلام، والغالية في علي المسيح عليه السلام، والغالية في علي المسيح عليه السلام، والغالية في علي هذا كفر صريح يستتاب منه صاحبه، فإن تاب وإلا قُتِل»(٢).
- ١١.قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «وأما من يأتي إلى قبر رجل، نبي أو صالح، أو من يعتقد أنه قبر نبي، أو رجل صالح، وليس كذلك ويسأله ويستنجده، فهذا على ثلاث درجات.

أحدها: أن يسأله حاجته مثل أن يسأله أن يزيل مرضه، أو مرض دوابه، أو يقضي دَيْنَه، أو ينتقم له من عدوه، أو يعافي نفسه وأهله ودوابه ونحو ذلك مِمّا لا يقدر عليه إلا الله على فهذا شرك صريح، يجب أن يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلا قُتِل»(٣).

11. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «ومن جحد وجوب بعض الواجبات الظاهرة المتواترة، كالصلوات الخمس، وصيام شهر رمضان،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳/ ۳۹۵).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۷/۹۹).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٧/ ٧٢).

وحج البيت العتيق، أو جحـد تحـريم بعـض المحرمـات الظـاهرة المتـواترة: كالفواحش، والظلم، والخمر والميسر، والزنا، وغير ذلك فهـو كـافر مرتـد، يستتاب فإن تاب وإلا قُتِل، وإن أضمر ذلك كان زنديقاً منافقاً، لا يستتاب عند أكثر العلماء بل يقتل بلا استتابة، إذا ظهر ذلك منه» (١).

١٣. قال شيخ الإسلام في بيان كفر من اعتقـد أنَّ بـشراً يغيـث الخلـق: «أمـا أن يكون بشرٌّ أو ملك يغيث الخلق في كلّ ما يستغيثون فيـه بـالله، فمـن ادعـي هذا فهو أكفر من النصاري من بعض الوجوه» (۲).

18. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «من استغاث بميت، أو غائب من البـشر، بحيث يدعوه في الشدائد، والكربات، ويطلب منه قضاء الحوائج، فيقول: يــا سيدي فلان أنا في حسبك وجوارك، أو يقول عند هجـوم العـدو عليـه: يــا سيدي فلان يستوحيه ويستغيث به، أو يقول ذلك عند مرضه وفقـره وغــير ذلك من حاجاته، فإنَّ هذا ضالٌّ جاهلٌ مشرك عاص لله باتفاق المسلمين» (۳).

هذه نصوص شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، قد استقصينا بعضها، وكلها في معرض حديثه عـن الـشرك الواقـع في المـسائل الظـاهرة، كالاسـتغاثة بغـير الله وطلب المدد، من غيره، وطلب قضاء الحوائج، والاستنجاد بالمخلوق الميت فيمــا لا يقدر عليه إلاَّ الله ﷺ، واعتقاد وجـود مـن يغيـث غـير الله ﷺ. وقــد صــرح شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله بإطلاق الكفر فيها على المعين، وصرح بأنه يستتاب، والاستتابة لا للحكم عليه بالكفر(؛)، ولكن لإقامة الحد عليـه إن أصـر على شركه وكفره.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/ ٤٠٥).

<sup>(</sup>٢) جامع المسائل (١١/ ٤٠٥)، بتحقيق محمد عزيز شمس، ط عالم الفوائد، مكة المكرمة.

<sup>(</sup>٣) جامع المسائل (٣/١٤٦)، بتحقيق محمد عزيز شمس، ط عالم الفوائد، مكة المكرمة.

راجع فتوى اللجنة في بيان استتابة المعين الواقع في الشرك الأكبر لإقامة العقوبة والحد عليــه لا لتـــسميته كافراً، مجلة البحوث الإسلامية (٣٠/ ٧٤)، وفتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٢٢٠) ط أولي النهى.

ولكن شيخ الإسلام قد صرح في مواضع أنه إن كان الرجل حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، أو كان في أزمنة اندثار آثار النبوة، فإنه لا يكفر حتى تبلغه الحجة، وهذا الاستثناء منه رحمه الله ينضبط مع ما قد سبق أن نقلناه عن الأثمة في مسألة بلوغ الحجة، وليس فيه أدنى تناقض، كما فهم البعض، وليس فيه أيضاً أنه لا يكفر المعين مطلقاً، وفي جميع الأحوال.

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى بعد أن قرر اتفاق المسلمين على كفر من استحل الفواحش: «وكثير من الناس قد ينشأ في الأمكنة والأزمنة التي يندرس فيها كثير من علوم النبوات، حتى لا يبقى من يُبَلِّغ ما بعث الله به رسوله من الكتاب والحكمة، فلا يُعلم كثير مِمّا يبعث الله به رسوله، ولا يكون هناك من يُبلِّغ ذلك، ومثل هذا لا يكفر، ولهذا اتفق الأئمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيمان، وكان حديث عهد بالإسلام، فأنكر شيئاً من هذه الأحكام الظاهرة المتواترة، فإنه لا يحكم بكفره، حتى يعرف ما جاء به الرسول، ولهذا جاء في الحديث: «يأتي على الناس زمان» وذكر حديث حذيفة» (۱).

فهذا النص من شيخ الإسلام إذا ضُبط مع النصوص السابقة التي يكفر فيها المعين في مسائل الشرك الظاهرة، عُلم أن من كان هذا حاله فإنه لا يكفر.

أما اشتراط بلوغ الحجة وقيامها في مثل هذه الحالة فلا يتناقض أيضاً لأن العلماء يشترطون بلوغ الحجة، قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى بعد حديثه عن مسائل الشرك: «وهذا الشرك إذا قامت على الإنسان الحجة فيه ولم ينته، وجب قتله كقتل أمثاله من المشركين، ولا يدفن في مقابر المسلمين، ولا يصلى عليه، وأما إذا كان جاهلاً، لم يبلغه العلم، ولم يعرف حقيقة الشرك الذي قاتل عليه النبي على المشركين، فإنه لا يحكم بكفره» (٢).

قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «وهذا الصنف أعني

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۱/۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) السابق، (١١/ ٣٢٠).

من لم تبلغه الدعوة، هم الذين استثناهم شيخ الإسلام، فيما نقل العراقي واستثناهم شیخنا محمد بن عبد الوهاب»<sup>(۱)</sup>.

### نصوص علماء الدعوة في بيان موقف شيخ الإسلام من تكفير المعين في المسائل الظاهرة:

وبعد استقصاء نصوص شيخ الإسلام في قـضيّة تكفـير المعـين في المـسائل الظاهرة، وضبط أقواله في هذه المسألة، فإنه يحسن أن ننقل أقوال أهل العلم من علماء الدعوة لبيان موقف شيخ الإسلام في هذه القضية المهمة، فكلام شيخ الإسلام لا يعرفه إلاّ من مارس النظر، ودقق في كلامه، وعـرف مآخـذه، وأهــل العلم أفهم بمراد بعضهم البعض، بخلاف بعض المتأخرين ممن لا يـدققون النظـر في كلام أهل العلم ويختطفونه اختطافاً دون فهم للمراد منه.

- قال الشيخ العلامة أبو بطين النجدي مفتى الديار النجدية موضحاً موقف شيخ الإسلام في مسائل الردة الظاهرة: «فانظر إلى تفريقه بين المقالات الخفية، والأمور الظاهرة، فقال في المقالات الخفية التي هي كفر، قد يقال إنه مخطئ ضال لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، ولم يقل ذلك في الأمـور الظاهرة فحكم بردتهم مطلقاً، ولم يستثن الجاهل»<sup>(۲)</sup>.
- قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن راداً على أحد أعداء الدعوة السلفية في احتجاجه ببعض أقوال شيخ الإسلام، وبيانه أن شيخ الإسلام يكفر من ارتكب الشرك قال الحتج: هذا كلام إمامهم ابن تيمية الذي يقتدون به، يقول: «إن الججتهـد المقلـد والجاهـل معـذورون، ومغفـور لهم، فيما ارتكبوه فلما بلغني هذا عنه أرسلت إليه وحضر عندي، وبينت له خطأه، وأنه وضع كلام الشيخ في غير موضعه، وبينت لـه أن الـشيخ قـال

<sup>(</sup>١) مجموع الرسائل النجدية (٣/ ١٣٥). وراجع رسالة الشيخ إسحاق النجدي، عقيدة الموحدين (177-171)

<sup>(</sup>٢) الانتصار لحزب الله (١٤/ ١٥)، ط المكتبة السلفية.

ذلك في أمور بدعية ليست بشرك<sup>(١)</sup>.

قال الشيخ أبو بطين مفتي الديار النجدية معلقاً وموضحاً موقف ابن تيمية في تكفير المعين في المسائل الظاهرة: «أما الأمور التي هي مناقضة للتوحيد والإيمان بالرسالة، فقد صرح رحمه الله (يعني ابن تيمية) في مواضع كثيرة بكفر أصحابها وقتلهم بعد الاستتابة، ولم يعذرهم بالجهل، مع أنا نتحقق أن السبب في تلك الأمور إنما هو الجهل بحقيقتها، فلو علموا أنها كفر تخرج عن الإسلام لم يفعلوها، وهذا في كلام الشيخ رحمه الله كثير»، ثم ذكر نصوص شيخ الإسلام في تكفير المعين التي أوردنا طرفاً منها(٢)

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن تعليقاً على كلام شيخ الإسلام الذي نقلناه: «ومن جحد بعض الواجبات الظاهرة المتواترة، أو جحد بعض المحرمات الظاهرة، كالفواحش والظلم والخمر والزنا والربا، أو جحد حل بعض المباحات المتواترة كالخبز، واللحم والنكاح، فهو كافر مرتد، يستتاب وإلا قُتِل».

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «قلت: ولم يقل شيخ الإسلام: إنهم يعذرون بالجهل بل كفَّرهم، وقال إنهم ارتدوا» (٣). وقد نقل الشيخ عبد الرحمن أقوال ابن تيمية في تكفير من وقع منه الشرك التي نقلنا طرفاً منها.

٥. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ راداً على العراقي في فهمه الخاطئ لكلام الشيخ ومعلقاً على كلامه في كفر من وقع في الشرك في المسائل الظاهرة: «التحريف الثاني: أي (من تحريف العراقي) أن الشيخ ابن تيمية قال: «أصل التكفير للمسلمين»، وعبارات الشيخ أخرجت عُبَّاد القبور من مسمى المسلمين، كما سننقل من كلامه في الحكم

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل المحمودية (٢١-٢٣).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٦/ ٢٤٦)، وراجع أيضاً: الدرر السنية (٥/٨١٥).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ١٦٢)، ط ابن خزيمة. راجع السابق (١٦٢-١٦٦).

عليهم لا يدخلون في المسلمين في مثل هذا الكلام، فذكر كلاماً فيمن أخطأ من المسلمين في بعض الفروع، إلى أن قال ابن تيمية: فمن اعتقد في بشر أنه إله، أو دعا ميتاً وطلب منه الرزق والنصر والهداية وتوكل عليه وسجد له، فإنه يستتاب، فإن تاب وإلا ضربت عنقه»(١).

- 7. قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن معلقاً على كلام لشيخ الإسلام في كفر عُبَّاد القبور: «وأن هذا هو عين كلام شيخ الإسلام ابن تيمية إلى أن قال يستتاب، فإن تاب وإلاَّ قُتِل بضرب عنقه، ولم يقل يعرَّف ولا قال ما يكفر حتى يُعرَّف كما ظن ذلك من لا علم عنده، ومن هو مدخول عليه في أصل دينه» (٢).
- ٧. قال الشيخ أبو بطين النجدي معلقاً على كلام شيخ الإسلام في مسألة الوسائط، وهو قوله: «من جعل الملائكة أو الأنبياء وسائط يدعوهم ويتوكل عليهم، ويسألهم جلب المنافع، ودفع المضار، مثل أن يسألهم غفران الذنوب، وهداية القلوب، وتفريج الكربات، وسد الفاقات فهو كافر بإجماع المسلمين . . إلى أن قال فمن أثبتهم وسائط على هذا الوجه فهو كافر مشرك يجب أن يستتاب، فإن تاب وإلا قُتِل».

قال الشيخ أبو بطين، معلقاً: «فانظر قوله فهو كافر بإجماع المسلمين، فجزم بكفر من هذه حاله، وأنه إجماع المسلمين، ولم يقل في هذا الموضع لم يمكن تكفيره، ذلك حتى يبين له ما جاء به الرسول، وقوله: فمن أثبتهم وسائط على هذا الوجه فهو كافر مشرك يجب أن يستتاب، فجزم بكفره قبل الاستتابة»(٣).

فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٣٠).

<sup>(</sup>۲) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٣٢ – ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأثمة النجدية (٣/ ٣٠٧).

وبعد هذا النقل المستفيض من علماء الدعوة في فهم نصوص شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، وتعليقاً على أقواله في تكفير المعين في المسائل الظاهرة. يتضح لنا حقيقة موقف شيخ الإسلام في هذه القضية، وأنه يكفّر المعين ممن وقع في الشرك في المسائل الظاهرة ويستثني من لم تبلغه الحجة ممن كان حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، أو في الأزمنة والأمكنة التي تندثر فيها معالم الرسالة، وآثار النبوة.

وبعد استقصاء نصوص شيخ الإسلام في هذه المسألة الهامة، وهي التفريق بين الكفر المطلق وتكفير المعين وبيان فهم علماء الدعوة لهذه النصوص. نقول: «أخطأ بعض الباحثين، ففهم أن موقف شيخ الإسلام في هذه القضية إطلاق اسم الكفر على القول أو الفعل، دون فاعله وقائله، وجعل ذلك قاعدة مطردة في جميع المسائل المكفرة التي يقع فيها أهل البدع والأهواء، وغيرهم من أهل الشرك، واستدل لذلك بنصوص لشيخ الإسلام أوردناها، وهي خاصة بأهل الأهواء والبدع، وغالب الأقوال التي استدل بها في هذه المسألة ليست في الشرك الأكبر المخرج من الملة، وزعم أن موقف شيخ الإسلام، هو اشتراط المعاندة من المعين حتى يجكم عليه بالكفر»(١).

وكذلك قوله: «واشترط في قيام الحجة أن توضح إيضاحاً تاماً، حتى تتبين معاندة من خالفه بعد ذلك للرسول»(٢).

راجع نصوص شيخ الإسلام في مسالة الفرق بين إطلاق القول والفعل على المعين، وتفريق علماء الدعوة في هذه المسألة من يتلبس بالشرك الظاهر، وبين أهل الأهواء والبدع المكفرة، وقد أوردنا نصوصهم كاملة في هذا الفصل، وكذلك راجع ضبط مسائل قيام الحجة عند شيخ الإسلام، وأنها تكون بالبلوغ.

<sup>(</sup>١) منهج ابن تيمية في مسألة التكفير (١/ ٩٣-٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) السابق، (١/ ٢٠٦).

# الباب الثالث أحوال كفر المعين عند شيخ الإسلام ابن تيمية وعلماء الدعوة النجديــة

الفصل الأوّل الحالات التي لا يكفر فيها المعين عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة

#### ويشتمل على:

أ- حديث العهد بالإسلام.

ب- من نشأ ببادية بعيدة عن ديار الإسلام.

ج- من نشأ بأزمنة الجهل، والبعد عن آثار الرسالة.

د- نصوص العلماء في هذه الحالات.

#### الفصل الأول

## الحالات التي لا يكفر فيها المعين عند شيخ الإسلام ابن تيمية وعلماء الدعوة

#### مقدمة الفصل:

ذكرنا فيما سبق أنَّ شيخ الإسلام ابن تيمية، وعلماء الدعوة يشترطون بلوغ الحجة لتكفير المعين، وأنَّ من لم تبلغه الحجة، فإنه لا يكفر وقد خصص شيخ الإسلام حالات معينة لا يكفر فيها المعين، وهذا التخصيص لأن أصحاب هذه الحالات لم تبلغهم الحجة، وما ذكره شيخ الإسلام في هذا الموضوع، قد قال به علماء الدعوة وغيرهم من أهل العلم.

وسبب استثناء شيخ الإسلام لحديث العهد بالإسلام، ومن نشأ ببادية بعيـدة عن المسلمين، ومن نشأ بالأمكنة والأزمنة التي يندرس فيها علم النبوات.

لأن حديث العهد بالإسلام (أي الذي دخل في الإسلام حـديثاً) يحتـاج إلى تعليم وتوضيح، وتبليغ، فقد استثناه العلماء بخلاف من أسلم قديماً.

وكذلك من نشأ ببادية بعيدة عن بلاد المسلمين، ولا يوجد فيها من يعلمه أمور دينه، وتعذر عليه تعلمها، بخلاف من يعيش في ديار المسلمين، وكذلك من نشأ بأزمنة وأمكنة الجهل، بخلاف من عاش في أزمنة العلم وتمكن من التعلم (١).

<sup>(</sup>۱) راجع استثناء حديث العهد بالإسلام، ومن نشأ ببادية بعيدة، وكذلك الفرق بين المتمكن من المتعلم وغير المتمكن. كتاب (عارض الجهل) ص ٢٩٤، ١٦٦، ط مكتبة الرشد، بتقديم الشيخ صالح الفوزان.

## نصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين إذا كان حديث عهد بالإسلام أو نشأ ببادية بعيدة:

- المنع الإسلام ابن تيمية: «وأما الفرائض الأربع، فإذا جحد وجوب شيء منها بعد بلوغ الحجة، فهو كافر، وكذلك من جحد تحريم شيء من المحرمات الظاهرة المتواتر تحريمها كالفواحش والظلم والكذب والخمر، ونحو ذلك، وأما من لم تقم عليه الحجة، مثل أن يكون حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة لم تبلغه فيها شرائع الإسلام ونحو ذلك، أو غلط فظن أن الذين آمنوا وعملوا الصالحات يستثنون من تحريم الحمر، كما غلط الذين استتابهم عمر، وأمثال ذلك، فإنهم يستتابون، وتقام الحجة عليهم، فإن أصروا حينئذ كفروا، ولا يحكم بكفرهم قبل ذلك» (١)
- الكتاب البيخ الإسلام موضحاً أنَّ من نشأ في الأزمنة والأمكنة التي يندرس فيها علم النبوات حتى لا يبقى من يبلغ ما بعث الله به رسوله من الكتاب والحكمة، فلا يعلم كثيراً مِمّا يبعث الله به رسوله، ولا يكون هناك من يبلغه ذلك، أنَّ مثل هذا لا يكفر: "ولهذا اتفق الأئمة على أن من ينشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيمان، وكان حديث عهد بالإسلام، فأنكر شيئاً من هذه الأحكام الظاهرة المتواترة، فإنه لا يحكم بكفره حتى يعرف ما جاء به الرسول، ولهذا جاء في الحديث: "يأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا زكاة ولا صوماً ولا حجاً إلا الشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة يقول أدركنا آباءنا وهم يقولون: لا إله إلا الله لا يدرون صلاة، ولا زكاة ولا صوماً "(٢).
- ٣. قال شيخ الإسلام: «إن الأمكنة والأزمنة التي تفتر فيها آثـار النبـوة، لا

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤١٠)، ط عالم الكتب.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۱/ ٤٠٨).

يكون حكم من خفيت عليه آثار النبوة حتى أنكر ما جاءت بـ خطأ، كمن يكون في الأمكنة، والأزمنة التي ظهرت فيها آثار النبوة»(١).

- قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «فإذا رأيت إماماً قد غلَّط على قائل مقالته، أو كفَّره فيها فلا يعتبر هذا حكماً عاماً في كل من قالها، إلا إذا حصل فيه الشرط الذي يستحق به التغليظ والتكفير له، فإن من جحد شيئاً من الشرائع الظاهرة وكان حديث عهد بالإسلام، أو ناشئاً ببلد جهل لا يكفر حتى تبلغه الحجة النبوية» (٢).
- ٥. قال شيخ الإسلام رحمه الله: «والتكفير هو من الوعيد، فإنه وإن كان القول تكذيباً لما قاله الرسول الله لكن قد يكون الرجل حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يكفر بجحد ما جحده، حتى تقوم عليه الحجة» (٣).
- 7. قال شيخ الإسلام بعد حديثه عن كفر بعض الطوائف الذين يقعون في المشرك الأكبر: «فكل هؤلاء كفار إن أظهروا ذلك ومنافقون إن لم يظهروه، وهؤلاء الأجناس وإن كانوا قد كثروا في هذا الزمان، فلقلة دعاة العلم والإيمان، وفتور آثار الرسالة في أكثر البلدان، وأكثر هؤلاء ليس عندهم من آثار الرسالة، وميراث النبوة ما يعرفون به الهدى، وكثير منهم لم يبلغهم ذلك، وفي أوقات الفترات، وأمكنة الفترات يثاب الرجل على ما معه من الإيمان القليل، ويغفر الله فيه لمن لم تقم الحجة عليه، ما لا يغفر لمن قامت الحجة عليه كما في الحديث المعروف: «ويأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاةً ولا صياماً ولا حجاً ولا عُمرة إلا الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة، ويقولون أدركنا آباءنا، وهم يقولون لا إله إلاً

<sup>(</sup>١) بغية المرتاد (٣١١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۱/ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٣١).

الله: فقيل لحذيفة بن اليمان؟ ما تغني عنهم لا إله إلاّ الله، فقال: تنجيهم من النار»، وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع يقال هي كفر قولاً يطلق، كما دلّت على ذلك الدلائل الشرعية، فإن (الإيمان) من الأحكام المتلقاة عن الله ورسوله ليس ذلك مِمّا يحكم به الناس بظنونهم، وأهوائهم، ولا يجب أن يحكم في كلّ شخص قال ذلك بأنه كافر حتى يثبت في حقه شروط التكفير، وتنتفي موانعه، مثل من قال: إن الخمر حلال. لقرب عهده بالإسلام، أو لنشوئه ببادية بعيدة»(١).

#### الخلاصة ممًّا سبق:

- ١. بيان موقف شيخ الإسلام، وعدم تكفيره للمعين إذا كان في الحالات الآتية:
  - أ- حديث العهد بالإسلام «أي أسلم حديثاً» بخلاف من أسلم قديماً.
- ب- من نشأ ببادية بعيدة عن بلاد المسلمين، بخلاف من كأن في بلاد المسلمين.
- ج-من نشأ في الأزمنة والأمكنة التي فترت فيها آثار النبوة وليس عنده من يبلغه الحق والهدى، وقد استدل لهذه الصورة الأخيرة بجديث حذيفة الله (يدرس وشى الإسلام).
- هذه الحالات التي لم يكفر فيها شيخ الإسلام المعين وإنما توقف في تكفيره لعدم بلوغه الحجة، وعدم تمكنه من العلم، وعجزه عن ذلك بخلاف من بلغته الحجة، أو تمكن من التعلم فإنه يكفر على التعيين.
- التوقف في تكفير المعين من هؤلاء في المسائل الظاهرة، وهـو في المسائل الخفية أولى.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۱۲۵).

- ٤. من موانع تكفير المعين عند شيخ الإسلام:
  - أ- حداثة عهده بالإسلام.
- ب- النشأة في بلاد بعيدة عن بلاد المسلمين.
- ج-الأمكنة والأزمنة التي يغلب فيها الجهل.
- ٥. تخصيص هذه الحالات من شيخ الإسلام دليل على أنَّ المعين من غير أصحاب هذه الحالات ممن بلغته الحجة يكفر.

### أقوال علماء الدعوة النجدية وغيرهم في ذكر الحالات التي لا يكفر فيها المعين:

- 1. قال الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب: «كيف تشكون في هذا وقد وضَّحت لكم مراراً أن الذي لم تقم عليه الحجة، هو الـذي حــديث عهــد بالإسلام، أو الذي نشأ ببادية بعيدة»(١).
- ٢. قال الشيخ بهاء الدين بن عبد الرحمن المقدسي الحنبلي في معرض حديثه عن كفر جاحد أركان الإسلام: «إلا أنْ يكون ممن تخفى عليه الواجبات والمحرمات، فيعرف ذلك، فإن لم يقبل ذلك كفر، والذي يخفى عليـه مثــل ذلك ممن يكون قد نشأ ببلاد بعيدة عن المسلمين، أما من كان ناشئاً بين المسلمين فهو كافر يستتاب فإن تاب وإلا قتل»(٢).
- ٣. قال الشيخ محمد بن إبراهيم: «أما من عُلِم بالضرورة أن الرسول جاء به وخالفه، فهذا يكفر بمجرد ذلك، ولا يحتاج إلى تعريف سواءً في الأصول أو الفروع ما لم يكن حديث عهد بالإسلام»(٣).
- ٤. قال الشيخ عبد العزيز بن باز في فتوى له: «من يعذر بالجهل كالذي ينشأ ببادية بعيدة عن الإسلام، في أطراف الدنيا، أو لأسباب أخرى كأهل الفترة ونحوهم ممن لم تبلغهم الرسالة، فهؤلاء معذورون بجهلهم»(``).
- ٥. قال الشيخ تقي الدين الحصيني الشافعي: «فمن جهل تحريم شيء مِمَا يشترك فيه غالب الناس، فإن كان قريب عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية يخفى فيها ذلك عُذِر فيه»(٥).
- ٦. قال الإمام السيوطي: «كل من جهل تحريم شيء مِمّا يشترك فيه غالب

<sup>(</sup>١) مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٧/ ١٥٩)، ط جامعة الإمام محمد بن سعود.

<sup>(</sup>٢) العدة في شرح العمدة (٢/٣١٧)، دار مراد للنشر والتوزيع.

<sup>(</sup>٣) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (١/ ٧٣).

فتاوى الشيخ عبد العزيز بن باز (٢/ ٥٢٨-٥٢٩).

<sup>(</sup>٥) القواعد (٢/ ٢٨٦)، مكتبة الرشد.

الناس اليوم، لم يقبل منه، إلا أن يكون حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ويخفى مثل ذلك عليه كتحريم الزنا والقتل والسرقة والخمر»(١).

- ٧. قال الإمام النووي: «وكذلك الأمر في كلّ من أنكر شيئاً أجمعت عليه الأمة من علوم الدين إذا كان علمه منتشراً، كالصلوات الخمس، وصوم شهر رمضان، والاغتسال من الجنابة، وتحريم الزنا والخمر ونكاح ذوات الحارم، ونحوها من الأحكام، إلا أن يكون حديث عهد بالإسلام»(٢).
- ٨. قال ابن قدامة المقدسي في معرض حديثه عن كفر جاحد الصلاة: "فإن كان ممن لا يعرف الوجوب كحديث العهد بالإسلام، والناشئ بغير دار الإسلام، أو بادية بعيدة عن الأمصار، وأهل العلم، لم يحكم بكفره وعُرِّفَ ذلك، فإن جحد بعد ذلك كفر بمجرد جحدها، وكذلك الحكم في مباني الإسلام» (٣).
- ٩. قال ابن حجر الهيتمي: «ما ذكره القاضي عياض ظاهرٌ موافق لقواعد مذهبنا إذ أن المدار في الحكم بالكفر على الظواهر، ولا نظر للمقصود والنيات، ولا نظر لقرائن حاله نعم يعذر مدعي الجهل، إن عُذر لقرب عهده بالإسلام، أو بعده عن العلماء، كما يعلم مِمّا قدمته عنهم في الروضة»(١٤).
- ٠١٠. جاء في الموسوعة الفقهية: «ولا خلاف بين الفقهاء أن تارك الصلاة إن جحدها وهو عالم بوجوبها يكفر، إلا إذا كان حديث عهد بالإسلام، أو

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطي (١٧٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) المغنى (٨/ ١٣١).

<sup>(</sup>٤) الأعلام (٦٤-٦٦)، راجع الأعلام (٤١).

نــشأ بباديــة بعيــدة، أو جزيــرة بعيــدة عــن العلمــاء»(١). ابــن عابــدين [١/ ٢١٤]، القوانين الفقهية [٣٤]، مغني المحتاج [١/ ١٩٤ –١٩٥].

11. قال الشيوخ عبد الله وإبراهيم ابنا الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، والشيخ سليمان بن سحمان في معرض ردهم على من استدل بكلام للشيخ محمد بن عبد الوهاب في عدم تكفير من عبد قبة الكواز: «وأما قوله عن الشيخ محمد أنه لا يكفر من كان على قبة الكواز ونحوه، ولا يكفر الوثني حتى يدعوه وتبلغه الحجة، فيقال نعم، فإن الشيخ محمداً رحمه الله لم يكفر الناس ابتداءً، إلا بعد قيام الحجة والدعوة، لأنهم إذ ذاك في زمن فترة، وعدم علم بآثار الرسالة، ولذلك قال لجهلهم وعدم من ينبههم، فأما إذا قامت عليهم الحجة، فلا مانع من تكفيرهم، وإن لم يفهموها»(٢).

١٢. جاء في فتوى للجنة الدائمة بالديار السعودية: «وأما من عاش في بلاد غير إسلامية، ولم يسمع عن النبي ، ولا عن القرآن والإسلام، فهذا على تقدير وجوده حكمه حكم أهل الفترة يجب على علماء المسلمين أن يبلغوه شريعة الإسلام أصولاً وفروعاً، إقامة للحجة وإعذاراً إليه» (٣).

الخلاصة مِمَا سبق: أنَّ ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية من الحالات التي يمتنع فيها تكفير المعين قد قرره علماء الدعوة وغيرهم من أهل العلم، الذين نقلنا نصوصهم كاملة.

<sup>(</sup>١) راجع الموسوعة الفقهية (٦/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) راجع فتاوي الأئمة النجدية (٣/ ٢٥٢)، الدرر السنية (١٠/ ٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٩٦-٩٩).



# الفصل الثاني منهج علماء الدعوة في حكم وقوع المعين في الشرك جهلاً

#### ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. أبرز ملامح منهج علماء الدعوة في هذه المسألة.
- نصوص علماء الدعوة في حكم وقوع المعين في الشرك جهلاً.

### الفصل الثاني

## منهج علماء الدعوة من وقوع المعين في الشرك جهلاً

#### مقدمة الفصل:

إن مسألة الجهل، واعتباره عذراً من الأعذار تكتنفها عدة أمور، لا بد من ملاحظتها:

- ا. نوعية المسألة المجهولة، معلومة من الدين بالضرورة، أو غير معلومة، مسألة ظاهرة، أم مسألة خفية.
- ٢. الحجل الذي فيه الجهل، فيختلف من وقع في مسألة جهـالاً في أزمنـة العلـم
   وأمكنته، ممن وقع في أزمنة الجهل، واندثار الرسالة.
- ٣. كون المسألة من المسائل المشتهرة علماً في العامة، أو غير مشتهرة، ويعبر عنها أهل العلم، ما يشترك غالب الناس في علمه، وما لا يشترك غالب الناس في علمه.
- ٤. كذلك فرَّق أهل العلم في حالة من وقع منه الجهل بين حديث عهد
   بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة، وبين غيره.
- كذلك فرَّق أهل العلم بين الجهل الناشئ عن عدم تفريط من صاحبه لعدم وجود من يعلمه، وينبهه، وبين الجهل الناشئ عن تفريط، وتهاون من صاحبه (\*).

<sup>(\*)</sup> راجع في ذلك: ١. الموسوعة الفقهية (١٨/ ١٨٩ -١٩٩).

المنثور للزركشي (٢/ ١٥-١٦)، ط المجلس الأعلى بالكويت.

٣. القواعد لتقي الدين الحصيني الشافعي، ط مكتبة الرشد.

٤. الأشباه والنظائر للسيوطي (٢٢/ ٢٩).

٥. القواعد والفوائد الأصولية لابن اللحام، ص ٥٢، ط الكتب العلمية. =

وهـذه القواعـد ذكرناهـا علـي وجـه الإجمـال والتفـصيل في ذلـك لــه بحوث مستقلة.

وعند حديثنا عن منهج علماء الدعوة في حكم المعين إذا ارتكب الشرك جهلاً فإنه باستقرائنا نصوص علماء الدعوة الكثيرة في هذه المسألة استخلـصنا الآتي:

علماء الدعوة يحكمون على المعين إذا وقع في الشرك، أو الكفر جهلاً في المسائل الظاهرة بالشرك، أو الكفر، إلاّ في صور مخصوصة.

#### ۲. هذه الصور ه*ي*:

- أ- حديث العهد بالإسلام.
- ب-من نشأ ببادية بعيدة عن ديار المسلمين.
- ج- من نشأ بأزمنة الجهل، أو أمكنته لشبه هذه الأزمنة، والأمكنة بأزمان الفترة والجهل بآثار الرسالة.
- ٣. علماء الدعوة يعتبرون بلوغ الدليل من القرآن والسنة في المسائل الظاهرة يكفي لقطع المعذرة وإقامة الحجة.
- علماء الدعوة لا يعذرون المعين بالخطأ، أو التأويل في مسائل الـشرك الأكبر.
  - ه. علماء الدعوة لا يعذرون المقلد إذا قلد أهل الشرك في شركهم.
- ٦. أوضح علماء الدعوة موقف ابن تيمية في هذه المسألة، وأنهم موافقون لـه وردوا على شُبه من اتهمهم بالمخالفة له.
- ٧. يفرِّق علماء الدعوة في تكفير المعين بين المسائل الظاهرة، والمسائل الخفيـة؛ فمن وقع في الشرك في المسائل الظاهرة فإنهم يحكمون عليه بالشرك بخلاف من وقع في المسائل الخفية.

۷. شرح مسلم (۱/۲۵۰). = ٦. القول المفيد، (١/ ٢١٩).

٨. عارض الجهل وأثره على أحكام الاعتقاد، ط مكتبة الرشد.

هذه أبرز ملامح منهج علماء الدعوة النجدية في هذه المسألة الهامة وقد نقلنا عليها بعض نصوصهم، وإلا فالنصوص كثيرة يرجع إليها في مظانها.

ويجدر أن ننبه أن البعض قد وقع في خطأ جسيم عند تناوله لمنهج علماء الدعوة في مسألة تكفير المعين، حيث لم يستقرأ نصوصهم كاملة، أو استقرأ بعضها، وأغفل بعضها عن عمد، فظن أنَّ علماء الدعوة متناقضون في هذه المسألة، والحقيقة أنه لو استقرأ نصوصهم وضبطها لعرف الحالات التي يكفر فيها.

## أقاويل الأئمة الأعلام من علماء الدعوة في حكم المعين إذا وقع في الشرك جهلاً:

الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب: قال رحمه الله: «فإذا عرفت ما قلت لك معرفة قلب، وعرفت الشرك بالله الذي قال الله فيه: 
 (إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ [النسساء: ٤٨]، وعرفت ما أصبح غالب الناس فيه من الجهل أفادك هذا فائدتين:

الأولى: الفرح بفضل الله، قال تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَ مُمَتِهِ فَهِ لَاكَ فَلْيَفْ رَحُواْ هُوَخَ يُرُكُمِ مَا يَجَمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٨]. وأفادك أيضاً الخوف العظيم، فإنك إذا عرفت الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه، وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل، وقد يقولها وهو يظن أنها تقربه إلى الله الله والشاهد من نص الإمام الواضح قوله: «فلا يعذر بالجهل».

٢. سئل الشيخ محمد بن عبد الوهاب فيمن مات قبل الدعوة ولم يدرك الإسلام فأجاب: «من مات قبل بلوغ هذه الدعوة، فالذي يحكم عليه أنه إذا كان معروفاً بفعل الشرك، ويدين به ومات على ذلك، فهذا ظاهره أنه مات على الكفر، ولا يُدعى له، ولا يُضحى له، ولا يُتصدق عنه»(٢).

<sup>(</sup>١) مجموعة مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٧/ ١٥٦)، ط الرياض.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١/ ١٤٢).

- ٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «من كان من أهل الجاهلية عاملاً بالإسلام تاركاً للشرك فهو مسلم، وأما من كان يعبد الأوثان ومات على ذلك قبل ظهور هذا الدين فهذا ظاهره الكفر، وإن كان يحتمل أنه لم تقم عليه الحجة الرسالية بجهله، وعدم من ينبهه لأنا نحكم على الظاهر، وأما الحكم على الباطن فذلك إلى الله»(١).
- 3. يقول رحمه الله: «واجتهدوا في معرفة دين الإسلام وما أرسل الله به رسوله، والبحث عما قاله العلماء في قوله تعالى: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَعَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ السِّمَ مَا عَلَم ما علمه الله لرسوله، وما علمه الرسول أمته من التوحيد، ومن أعرض عن هذا فطبع الله على قلبه، وآثر الدنيا على الدين لم يعذره الله بالجهالة»(٢).

فتأمل كلام الشيخ رحمه الله، في المعـرض الجاهـل الـذي لم يعـرف الكفـر بالطاغوت، ولم يجتهد في تعلم التوحيد أنه غير معذور بالجهالة.

٥. ويقول رحمه الله أيضاً بعد حديثه عن التوحيد: "وعرفت أن هذا هو التوحيد الذي هو أفرض من الصلاة والصوم، ويغفر الله لمن أتى به يوم القيامة، ولا يغفر لمن جهله، ولو كان عابداً، وعرفت أنَّ ذلك هو الشرك بالله، الذي لا يغفر الله لمن فعله، وهو عند الله أعظم من الزنا، أو قتل النفس، مع أنَّ صاحبه يريد التقرب من الله». ثم يقول رحمه الله متحدثاً عن علماء زمانه ناقلاً قولهم: "قالوا: نحن موحدون لله نعرف أن ما ينفع، وما يضر إلا الله، وأن الصالحين لا ينفعون ولا يضرون».

ثم يرد عليهم قائلاً: «إذا عرفت أنهم لا يعرفون من التوحيد إلا توحيد الكفار توحيد الربوبية، وعرفت عظم نعمة الله عليك، وخصوصاً إذا تحققت أن الذي يواجه الله، ولم يعرف التوحيد، أو عرفه ولم يعمل به أنه

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۰/ ۳۳).

<sup>(</sup>۲) مجموعة الفتاوى والرسائل والأجوبة، ص ١٣٦، ط التراث.

خالد في النار، ولو كان من أعبد الناس، قال تعالى: ﴿إِنَّهُ,مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْ وَأَلَاكُ إِللَّهُ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ ﴾[المائدة: ٧٧](١).

٦. ويقول الشيخ رحمه الله في الرد على من قال عن علماء الدعوة أنهم يكفرون من يعمل بفرائض الإسلام، وبعد أن أوضح أن الإنسان قـد ينتسب إلى الإسلام ثم يمرق منه؛ يقول: «فما معنى الباب الذي ذكره العلماء في كلّ مذهب، وهو: باب حكم المرتد، وهو المسلم الذي يكفر بعد إسلامه، حتى ذكروا فيه أنواعاً كثيرة كـل نـوع منهـا يكفـر الإنـسان، ويحل دمه وماله، حتى ذكروا أشياء يسيرة. مثل كلمة يذكرها بلسانه دون قلبه، أو كلمة يذكرها على وجه المزح واللعب، والذين قال الله فيهم: ﴿ يَحْلِفُونَ عِاللَّهِ مَاقَالُواْ وَلَقَدْقَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفِّرِ ﴾ [التوبة: ٧٤]، أسمعت أنَّ الله كفرهم بكلمة مع كونهم في زمن النبي يجاهدون معه، ويصلون، ويزكون، ويصومون، ويحجون، ويوحدون الله سبحانه وتعالى؟ وكذلك السذين قسال الله فسيهم: ﴿ أَبِأَللَّهِ وَءَايَنْهِ - وَرَسُولِهِ - كُنُتُمُ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهِ لَاتَعَنْذِرُواْفَدَّكُفَرَتُمُ ﴾ [التوبة: ٦٥-٦٦]، قالوا كلمة على وجه المزح واللعب، فشرح الله أنهم كفروا بعد إيمانهم وهم مع رسول الله في غـزوة

ويقول الشيخ رشيد رضا موضحاً مراد الشيخ: «وعلى كلّ حال قد ثبت بالآية أن الذي يصلي، ويصوم، ويجاهد، قد يحكم بكفره بكلمة استهزاء بالدين، أو بالرسول»(٣).

<sup>(</sup>١) مجموعة الفتاوي والرسائل والأجوبة (ص ٨٤-٨٥)، ط التراث.

<sup>(</sup>٢) حاشية المرجع السابق، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، ص ١٤٠، ط المكتب الإسلامي.

- ٧. نصوص الإمام العلامة سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب يقول رحمه الله في معنى «لا إله إلاّ الله»: «والآيات في هذا كثيرة تبين أن معنى (لا إله إلاّ الله) هو البراءة من عبادة ما سوى الله من الشفعاء، والأنداد، وإفراد الله بالعبادة فهذا هو الهدى، ودين الحق، الذي أرسل الله به رسله، وأنزل به كتبه، أما قول الإنسان: (لا إله إلاّ الله) من غير معرفة لعناها، ولا عمل بها، أو دعواه أنه من أهل التوحيد وهو لا يعرف التوحيد، بل ربما يخلص لغير الله من عبادته من الدعاء، والخوف، والذبح، والنذر، والتوبة، والإنابة، وغير ذلك من أنواع العبادات فلا يكفي في توحيده، بل لا يكون إلا مشركاً والحالة هذه كما هو شأن عباد القبور» (١).
- ٨. ويقول رحمه الله بعد أن شرح حال عُبّاد القبور: «ولا ريب أنه لو قالها أحد من المشركين، ونطق أيضاً بشهادة أن محمداً رسول الله، ولا يعرف معنى الإله، ولا معنى الرسول، وصلى وصام وحج ولا يدري ما ذلك إلا أنه رأى الناس يفعلونه فتابعهم، ولم يفعل شيئاً من الشرك أنه لا يشك أحد في عدم إسلامه، وقد أفتى بذلك فقهاء المغرب كلهم في أول القرن الحادي عشر، أو قبله في شخص كان كذلك، كما ذكره صاحب الدرر الثمين في شرح المرشد المعين من المالكية، ثم قال شارحه: «وهذا الذي أفتوا به جلي في غاية الجلاء لا يمكن أن يختلف فيه اثنان» انتهى، ولا ريب أن عُبّاد القبور أشد من هذا، لأنهم اعتقدوا الإلهية في أرباب متف قبن» (٢).
- ٩. ويقول رحمه الله مشبها عبّاد القبور الذين يقولون: «لا إله إلاّ الله» مع جهلهم معناها باليهود: «وعُبّاد القبور نطقوا بها وجهلوا معناها، وأبوا

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، ص ١٤٠، ط المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد، ص ٨١-٨١.

عن الإتيان به فصاروا كاليهود الذين يقولونها ولا يعرفون معناها، ولا يعملون به»(١).

- ١٠ يقول رحمه الله معلقاً على كلام ابن تيمية الذي نقلناه لك بطوله من «الصارم المسلول» تعليقاً على آية المستهزئين: «وفي الآية دليل على أن الرجل إذا فعل الكفر، ولم يعلم أنه كفر لا يعذر بذلك، وعلى أن الساب كافر بطريق الأولى، نبه عليه شيخ الإسلام» (٢).
- 11. قال الشيخ أبو بطين النجدي أيضاً في شرك عُبَّاد القبور: «كل من فعل اليوم ذلك عند المشاهد فهو مشرك كافر بدلالة الكتاب والسنة، والإجماع، ونحن نعلم أن من فعل ذلك ممن ينتسب إلى الإسلام، ألَّه لم يوقعهم في ذلك إلاّ الجهل، فلو علموا أن ذلك يبعد عن الله غاية الإبعاد، وألَّه من السرك الذي حرَّمه الله لم يُقدموا عليه، فكفَّرهم جميع العلماء، ولم يعذروهم بالجهل كما يقول بعض الضالين إن هؤلاء معذورون لأنهم جُهاًل»(٣).
- 11. وجاء أيضاً في كتاب الدرر السنية في الأجوبة النجدية، لعلماء نجد عن البي بطين قوله: «وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلِكَ لِمَن يَشَرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَاللَّهُ اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَأُولُهُ النَّالُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَ اللهِ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ ورسوله، وخرج عن سبيل المؤمنين (٤٠). والمتأول، والمقلد، فقد شاقً الله ورسوله، وخرج عن سبيل المؤمنين (٤٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٦١٩.

 <sup>(</sup>٣) الدرر السنية: (١٠/ ٤٠٥). قال ذلك بعد أن شرح ما يفعله عُبَّاد القبور من الشرك عند مشاهدهم
 وقبورهم من الدعاء والنذر والذبح والاستغاثة بغير الله تعالى من القبور والمشاهد.

<sup>(</sup>٤) الدرر السنية، ٩/ ٢٤٦، ط دار الإفتاء بالسعودية.

17. ويقول أبو بطين أيضاً: «فالجواب عن ذلك كله أن الله سبحانه وتعالى أرسل رسله مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس حجة على الله بعد الرسل، وأعظم ما أرسلوا به ودعوا إليه عبادة الله وحده لا شريك له والنهي عن الشرك الذي هو عبادة غيره، فإن كان مرتكب الشرك الأكبر معذور لجهله، فمن هو الذي لا يعنذر؟

ولازم هذه الدعوى: أنه ليس لله حجة على أحد إلا المعاند مع أن صاحب هذه الدعوى لا يمكنه طرد أصله، بل لا بد أن يتناقض، فإنه لا يمكن أن يتوقف في تكفير من شك في رسالة محمد، أو شك في البعث، أو غير ذلك من أصول الدين، والشاك جاهل»(١).

- ١٤.قال رحمه الله تعالى: «ومما يبين أن الجهل ليس بعذر في الجملة قوله في الخوارج ما قال مع عبادتهم العظيمة، ومن المعلوم أنه لم يـوقعهم فيـه إلا الجهل صار الجهل عذراً لهم؟» (٢).
- 10. قال رحمه الله تعالى: «وقد قدمنا كلام ابن عقيل في جزمه بكفر الذين وصفهم بالجهل فيما ارتكبوه من الغلو في القبور نقله عنه ابن القيم مستحسناً له والقرآن يرد على من قال إنَّ المقلد في الشرك معذور، قد افترى وكذب على الله وقد قال الله عن المقلدين من أهل النار: ﴿إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُراءَنَا فَأَضَلُونَا الله عن المقلدين من أهل النار: ﴿إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُراءَنَا فَأَضَلُونَا الله عن الكفار فأضلُونا السّبيلا ﴾ [الأحزاب: ٦٧]، وقال سبحانه وتعالى حاكياً عن الكفار قولهم: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَ نَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرُهِم مُّهُ مَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢]، والستدل العلماء بهذه الآية ونحوها على أنه لا يجوز التقليد في التوحيد والرسالة وأصول الدين، وأن فرضاً على كلّ مكلف أن يعرف التوحيد بدليله، وكذلك الرسالة وسائر أصول الدين لأن أدلة هذه النصوص بدليله، وكذلك الرسالة وسائر أصول الدين لأن أدلة هذه النصوص

<sup>(</sup>١) الدرر السنية، (١٠/ ٣٩١). مجموع الرسائل النجدية، (٥/ ٤٧٦)، دار العاصمة بالرياض.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية، (١٠/ ٣٩١). مجموع الرسائل النجدية، (٥/ ٤٧٦)، دار العاصمة بالرياض.

ظاهرة»(١).

17. كلام الشيخ عبد الله بن حسن آل الشيخ رئيس القضاة بالحجاز، من علماء الدعوة: يقول رحمه الله بعد أن نقل مذاهب العلماء من الأحداف وغيرهم في نفي العذر بالجهالة في المسائل الظاهرة: «فإن قيل: يلزم على هذا إلزام العوام بأن يكونوا علماء جميعهم. قلت: لا يسع أحد الجهل بالله وصفاته والشهادتين، ونحو ذلك مِمّا يتوقف عليه صحة الإيمان. أما ما عدا ذلك من الفروع والمعاملات، فلا يلزم على كلّ أحد في وقت تعلمه، بل بحسب الحاجة، وعند اللزوم، وإن كانت معرفة ذلك كله من فروض الكفاية على ما أشار إليها الغزالي في أول كتابه (الإحياء)، وكيف يكون الجهل عذراً وقد ذم الله سبحانه من لا يخشع قلبه لسماع كتابه وتدبره؟ بقوله: ﴿ أَلُمْ بِأَنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَن تَحَشَّعَ قُلُوهُمُ لِلْإِحْلَالِي وَمَا زَلُ مِن الْمُقِيّ [الحديد: ١٦]، قال ابن مسعود هذا «ما كان بين إسلامنا وبين أن عوتبنا بهذه الآية إلا أربع سنين»، أخرجه مسلم.

فكيف لا يعاتب بهذه الآية من كان طول عمره معرضاً على فهم ما أنـزل الله على رسوله؟ ﴿ فَإِنَّهَا لَاتَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلْتَيْفِ ٱلصُّدُورِ ﴾ [الحج: (٢٦]»(٢).

10. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «والعلماء رحمهم الله تعالى سلكوا منهج الاستقامة، وذكروا باب حكم المرتد، ولم يقل أحد منهم: أنه إذا قال كفراً أو فعل كفراً، وهو لا يعلم أنه يضاد الشهادتين أنه لا يكفر لجهله، وقد بَيَّن الله تعالى في كتابه: أن بعض المشركين جُهَّال مقلدون، فلم يرفع عقاب الله بجهلهم وتقليدهم» (٣).

<sup>(</sup>۱) السابق، (٥/ ٤٧٨). الدرر السنية، (۱۰/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) العقيدة السلفية للفرقة المهدية الناجية، ص ١٠-١١، ط دار الفرقان، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأئمة النجدية، (٣/ ٢٣٢)، ط ابن خزيمة، الرياض.

1۸.قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «ولا ريب أن الله تعالى لم يعذر أهل الجاهلية الذين لا كتاب لهم بهذا الشرك الأكبر، فكيف يعذر أمة، كتاب الله بين أيديهم يقرؤونه وهو حجة الله على عباده»(١).

١٩.قال الشيخ سليمان بن سحمان: «إن الشرك الأكبر من عبادة غير الله، صرفها لمن أشركوا به مع الله من الأنبياء، والأولياء والصالحين، فإن هذا لا يعذر أحد في الجهل به، بل معرفته والإيمان به من ضروريات الإسلام»(٢).

<sup>(</sup>١) فتاوى الأثمة النجدية، (٣/ ٢٢٦)، ط ابن خزيمة، الرياض.

<sup>(</sup>۲) فتاوى الأئمة النجدية، (٣/ ٢٣١)، ط ابن خزيمة، الرياض.



## الفصل الثالث نماذج من كلام أهل العلم وتصريحهم بتكفير المعين

#### وبشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. نصوص العلماء في تكفير أناس معينين.

#### الفصل الثالث

## نماذج من كلام أهل العلم وتصريحهم بتكفير المعين إذا وقع في بعض المسائل المكفرة وبيان أنهم يتوقفون في تكفير العين مطلقاً

بعد أن نقلنا كلام أهل العلم من علماء الدعوة النجدية في حكم وقوع المعين في الشرك جهلاً، من المفيد في هذا الموضوع أن ننقل بعض كلام أهل العلم الذين قد صرحوا فيه بتكفير، وردة أناس من أهل البدع المكفرة بأعيانهم، وأسمائهم، ومن المعلوم أنه لم يوقعهم فيما ارتكبوه من الكفر والضلال إلا الجهل، وذلك حتى نبين لك فساد ما يشغب به بعض المتأخرين عمن تحدثوا في مسألتنا من أن السلف متفقون على عدم تكفير المعين، فيقال: إنَّ الفعل كفر، ولا يقال إنَّ فلان كافرٌ في جميع المسائل وجميع الأحوال»(١).

وقبل أن ننتقل إلى أقاويل العلماء نذكّر بما قاله الإمام أبو بطين: "ومن المعلوم أن أهل البدع الذين كفرهم السلف والعلماء بعدهم، أهل علم وعبادة، وفيهم زهد ولم يوقعهم فيما ارتكبوه إلاّ الجهل، والذين حرقهم علي بن أبي طالب، هل آفتهم إلاّ الجهل؟ . . . . » (٢).

وليس من غرضنا أن يتسرع الناس في تكفير المعين، ولكن غرضنا الـرد على من يتوقف عن تكفير المعين حتى لو استوفى شروط التكفير وكـان كفـره فيما هو معلوم من الدين بالضرورة، وكانت ردته واضحة.

<sup>(</sup>١) راجع هذا القول في العذر بالجهل عقيدة السلف، ط مكتبة ابن تيمية.

<sup>(</sup>٢) مجموعة الرسائل النجدية، ص ٤٧٧-٤٧٨.

### نصوص العلماء في تكفير العين:

- ١. يقول الحافظ الذهبي في كتاب العرش، ناقلاً عن الإمام الأصمعي اللغوي الفقيه قوله: «وبلغنا عنه – أي الأصمعي – أنه قال: قدمت امرأة جهم، فقال رجل عندها الله على عرشه، فقالت: محـدود علـي محـدود، فقـال الأصمعي: هي كافرة بهذه المقالة»(١).
- كلام الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله في تكفيره للكربيسي: قال الإمام المروزي الحافظ في كتاب القصص في معرض عرضـه لمقـالات الكربيـسى في خلق القرآن، فيقول: «فبلغني عنه أنه قال بخلق القرآن، فقلت لأبي عبد الله (أحمد بن حنبل): إنَّ الكربيسي يقول لفظي بالقرآن مخلوق، وقال أيضاً: أقول إن القرآن كلام غير مخلوق من كلّ الجهات، إلاّ لفظي بالقرآن مخلوق، ومن لم يقل أنَّ لفظي بالقرآن مخلوق فهو كافر، فقال أبـو عبـد الله – أحمد بن حنبل – بل هو الكافر قاتله الله، وأي شيء قالـت الجهميــة إلاّ هذا، قالوا: كلام الله، ثم قالوا مخلوق... » (۲).
- ٣. يقول الإمام أحمد حاكياً عن نفسه كما في رواية صالح بن أحمد بـن حنبـل التي ذكرها الذهبي في ترجمة الإمام أحمد من تاريخ الإسلام، فيقول: «فلما كان اليوم الثالث، دخل عليَّ (الكلام للإمام أحمد) أحد الرجلين، فناظرني فقلت له: ماذا تقول في علم الله؟ فقال: علم الله مخلوق، فقلت له: كفرت. فقال الرسول الذي كان يحضرني من قبل إسحاق بن إبراهيم: إن هذا رسول أمير المؤمنين، فقلت له: إنَّ هذا قد كفر . . . " (٣).

<sup>(</sup>١) مختصر العلو ، للذهبي، ص ١٧٠-١٧١، ط الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) نقله الذهبي في ترجمة الإمام أحمد من تاريخ الإسلام، ص ٢٤، دار الوعي بحلب. بروايـة المـروزي في كتاب القصص من رواية عبد الله بن أحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>٣) ترجمة الإمام أحد من تاريخ الإسلام، للحافظ الذهبي، ص ٣٨، ط دار الوعي بحلب، سوريا.

- قال الحاكم: «سمعت أبا نصر بن سلام الفقيه يقول: ليس شيء أثقل على أهل الإلحاد، ولا أبغض إليهم من سماع الحديث، وروايته بإسناده، وسمعت الحاكم يقول: سمعت الشيخ أبا بكر أحمد بن إسحاق بن أيوب الفقيه، وهو يناظر رجلاً، فقال الشيخ أبو بكر: حدَّثنا فلان، فقال له الرجل: دعنا من حدثنا، إلى متى حدثنا! فقال له الشيخ: قم يا كافر، فلا يحل لك أن تدخل داري بعد هذا أبداً»(۱).
- ه. يقول الحافظ ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان في ترجمة ابن عربي:
   «وقد كنت سألت شيخنا الحافظ سراج الدين البلقيني الشافعي، عن ابن عربي، فبادر بالجواب: إنه كافر»(٢).
- 7. ويقول الإمام ابن تيمية رحمه الله عندما سُئِل عن مذهب ابن عربي وابن سبعين، والقونوي، فقال في معرض بيانه لمذهبهم الفاسد إلى أن قال: «فهذه المادة أغلب على ابن سبعين، والقونوي، والثانية أغلب على ابن عربي، ولهذا هو أقربهم إلى الإسلام، والكل مشتركون في التجهم، التلمساني أعظمهم تحقيقاً لهذه الزندقة، والاتحاد التي انفردوا بها، وهو أكفرهم بالله وكتبه ورسله وشرائعه» (٣).
- ٧. ويقول الإمام ابن تيمية أيضاً في معرض حديثه عن كفر الاتحادية كابن عربي والتلمساني فيقول: «وحدثني أيضاً كمال الدين أنه اجتمع بالشيخ العباس الشاذلي تلميذ أبي الحسن فقال عن التلمساني: هؤلاء كفار، يعتقدون أن الصنعة هي الصانع . . . » (٤).

<sup>(</sup>١) عقيدة الفرقة الناجية ومذهب السنة والجماعة، للإمام محمد بن عبـــد الوهـــاب، مــن فــصل عقيـــدة أصحاب الحديث، ص ٨٧-٨٨، ط المكتبة الفيصلية، بمكة المكرمة.

<sup>(</sup>٢) نقله الحافظ برهان الدين البقاعي الشافعي في كتابه تنبيه الغيي إلى تكفير ابن عربي، ص ١٧٦٠ ط دار إحياء السنة النبوية، الإسكندرية، مصر.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى، ج ٢، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) مجموعة الرسائل والمسائل، لابن تيمية، ج ٤، ص ٨٥، ط بيروت.

- ٨. ويقول رحمه الله أيضاً في معرض بيانه لكفر طائفة ابن عربي، وبيان جهلهم وضلالهم، قائلاً: «وقولهم مطابق لقول فرعون، ولكن فرعون لم يكن مقراً بالله، وهؤلاء مقرون بالله، ولكن يفسرونه بالوجود الذي أقر به فرعون، فهم أجهل من فرعون وأضل، وفرعون أكفر منهم؛ وفي كفره من العناد والاستكبار ما ليس في كفرهم، كما قال تعالى: ﴿ وَجَمَدُواْ بِهَا وَالسَّنَهُ مَا أَلْمَا وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤]، وجماع أمر صاحب الفصوص، (يقصد ابن عربي) هدم أصول الإيمان الثلاثة، فإن أصول الإيمان: الإيمان بالله، والإيمان برسله، واليوم الآخر...» (1).
- ٩. ويقول الشيخ الإمام نور الدين علي بن يعقوب البكري الشافعي المفسر في معرض حديثه عن كفر ابن عربي وابن سبعين والتلمساني، وغيرهم من أهل وحدة الوجود والحلول والاتحاد، فيقول في بيان كفرهم، وعدم الاعتذار عنهم بالتأويل والجهل: «وأما تصنيف تذكر فيه هذه الأقوال (يقصد أقوال الاتحادية)، ويكون المراد بها ظاهرها، فصاحبها ألعن وأقبح من أن يتأول له ذلك، بل هو كاذب فاجر كافر في القول والاعتقاد، ظاهراً وباطناً، وإن كان قائلها لم يرد ظاهرها فهو كافر بقوله، ضال بجهله، ولا يعذر في تأويله لتلك الألفاظ، إلا أن يكون جاهلاً جهلاً تاماً عاماً، ولا يعذر في جهله لمعصيته؛ لعدم مراجعته العلماء والتصانيف . . إلى أن قال: على أن هذه الألفاظ مِمّا يتعذر، أو يتعثر تأويله، بل كلها كذلك، يتقدير التأويل على وجه يصح في المراد، فهو كافر بإطلاق اللفظ على الوجه الذى شرحناه» (٢).
- ١٠. يقول الإمام ابن القيم في إنكار تعظيم القبور: «وقد آل الأمر بهؤلاء المشركين بأن صنف بعض غلاتهم في ذلك كتاباً سماه (مناسك المشاهد)،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ج ٤، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) مصرع التصوف للبقاعي، ص ١٥٨-١٥٩.

ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام، ودخول في عبادة الأصنام». ويقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب معلقاً: «وهذا الذي ذكره ابن القيم رجل من المصنفين يقال له ابن المفيد، فقد رايت ما فيه بعينه، فكيف ينكر تكفير المعين»(١).

- 11. ويقول الإمام ابن تيمية: «حدثني ابن الخضيري عن والده الشيخ الخضيري إمام الحنفية في زمانه فقال: وكان فقهاء بخارى يقولون في ابن سينا كان كافراً ذكياً». فيقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب معلقاً: «فهذا إمام الحنفية في زمانه حكى عن فقهاء بخارى جملة كفر ابن سينا، وهو رجل معين مصنف يتظاهر بالإسلام»(٢).
- 11. ويقول الإمام العلامة الشيخ سليمان بن سحمان في معرض بيانه لكفر العراقي، وهو داود بن جرجيس من أعداء الدعوة السلفية قائلاً: «فالجواب أن يقال لهذا الجهمي المشرك بالله في عبادته، النافي لصفاته ونعوت جلاله»(۳).
- 18. يقول الإمام اللالكائي الطبري في أصول الاعتقاد: «أخبرنا علي بن محمد بن عمر، قال: أخبرنا عبد الرحمن بن أبي حاتم، قال: حدثنا الربيع بن سليمان، قال: أخبرني من أثق به وكنت حاضراً في المسجد، فقال حفص الفرد: القرآن مخلوق، فقال الشافعي رحمه الله كفرت بالله العظيم» (٤). وقد احتج أبو بطين بهذا القول، قال رحمه الله: «هذا يدلُّ على أن السلف كانوا يكفرون في مسائل أقل بكثير من المسائل التي يقع فيها المتأخرون من

<sup>(</sup>١) مفيد المستفيد في كفر تارك التوحيد، للإمام محمد بن عبد الوهاب، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) مفيد المستفيد، ص ٢٥، ط دار مروان للطباعة والنشر.

<sup>(</sup>٣) الضياء الشارق في رد المازق المارق، لابن سحمان، ص ٧٧. وقد صرح ابن سحمان في غير موضع من كتابه بكفر العراقي، وخروجه عن ملة الإسلام بعد ما رأى ما كتبه في كتابه «الفجر الصادق» الذي يبيح فيه الشرك بالله الذي يفعله عُبَّاد القبور، ويجادل عنهم.

<sup>(</sup>٤) أصول الاعتقاد للإمام اللالكائي، ج ٢، ٢٥٢.

- الإشراك بالله، والتوجه بالعبادة إلى غيره»(١١).
- 18. قال الشيخ أحمد بن إبراهيم بن عيسى من علماء الدعوة في تكفيره داود بن جرجيس، قال رحمه الله: «واعلم أن الرجل يكثر نقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، ويظهر تعظيماً لهما، وبينه وبينهما بون شاسع، وفرق كبير، فهما رحمة الله عليهما قد شحنا تصانيفهما بذكر التوحيد، وأدلته وإيضاح براهينه، والجواب عن شبه المشركين من أمثاله، وتبديد شملهم وقطع أوصالهم» (٢).
- ١٠ وقد أفتت اللجنة الدائمة بكفر طائفة التيجانية وزعيمها أحمد التيجاني قالت اللجنة الدائمة: «أحمد التيجاني، وأتباعه الملتزمون بطريقته من أشد خلق الله غلواً وكفراً، وضلالاً، وابتداعاً في الدين» (٣).
- 17. أعدت اللجنة الدائمة بحثاً في طائفة الأحباش ومبادئها، وقد كفرت زعيم الطائفة، المدعو عبد الله الحبشي الهرري؛ لما اشتملت مبادئه على عقائد كفرية كالغلو في الأنبياء والصالحين، وسب الصحابة والخلفاء الراشدين (٤).
- 10. تكفير سماحة الشيخ ابن باز المفكر الذي ادعى الإسلام (روجيه جارودي) قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز: «فقد كثر في الآونة الأخيرة في الصحف والمجلات الكلام عن الرجل المسمى (روجيه جارودي) الشيوعي الفرنسي، الذي ادعى أنه دخل الإسلام عن اقتناع ومحبة، ثم لم يلبث أن تكشفت حقيقته وافتضح أمره، وبان ما كان يخفيه في صدره من حقد على الإسلام، والمسلمين، وأنه لم يزل على كفره

<sup>(</sup>١) احتج بهذا القول الذي قاله الشافعي الإمام أبو بطين في مجموعة الرسائل النجدية، ص ٥٢٣، ط الرياض.

<sup>(</sup>٢) الرد على شبهات المستعينين بغير الله، الجامع الفريد، ط دار الإفتاء بإشراف الشيخ عبد الرزاق عفيفي.

<sup>(</sup>٣) راجع نص الفتوى وفتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٣٢١)، ط دار العاصمة، الرياض.

<sup>(</sup>٤) طائفة الأحباش، تحت إشراف إدارة البحوث العلمية.

وإلحاده، فانضم إلى أشكاله من المنافقين»، ثم قبال سماحة الشيخ بعدما عرض نماذج من عقائده الكفرية: «وأخيراً فإن روجيه جبارودي لا يحكم عليه مرتد عن دين الإسلام، إنما هو كافر أصلي لم يدخل الإسلام»(١).

14. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في تكفير ابن سحيم من أعداء الدعوة: «بل والله الذي لا إله إلا هو، لو يعرف الناس الأمر على وجهه لأفتيت بحل دم ابن سحيم وأمثاله، ووجوب قتلهم، كما أجمع على ذلك أهل العلم كلهم، لا أجد في نفسي حرجاً من ذلك»(٢).

19. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن ناقلاً عن شيخ الإسلام كفر الفخر الرازي: «وذكر شيخ الإسلام رحمه الله: أن الفخر الرازي، صنف (السر المكتوم في عبادة النجوم)، فصار مرتداً بذلك، إلا أن يكون قد تاب بعد ذلك، فقد كفَّر الرازي بعينه لما زين الشرك»، ثم نقل رحمه الله عن شيخ الإسلام تكفيره لأبي معشر البلخي وثابت بن قرة والرازي، وعلق قائلاً: «فانظر إلى هذا الإمام الذي نسب إليه من أزاغ الله قلبه، عدم تكفير المعين، كيف ذكر عن الفخر الرازي وأبي معشر وغيرهما من المصنفين المشهورين، أنهم كفروا، وارتدوا عن الإسلام»(").

• ٢. قال الشيخ سليمان بن سحمان: «وقد تقدم كلام الشيخ (يعني ابن تيمية) في الرازي وتصنيفه في دين المشركين، وأنها ردة صريحة، وهو معين، وتقدم في كلام الشيخ عبد اللطيف حكاية إجماع العلماء على تكفير بشر المريسي وهو رجل معين، وكذلك الجهم بن صفوان، والجعد بن درهم، وكذلك الطوسي نصير الشرك، والتلمساني، وابن سبعين، والفارابي، اثمة الملاحدة، وأهل الوحدة، وأبي معشر البلخي، وغيرهم، وفي إفادة

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ومقالات متنوعة، ٩/ ١٩٣، ط دار أصداء المجتمع.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية، ٨/ ١١٩. ومجموع فتاوى الأئمة النجدية، ٣/ ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) فتاوي الأئمة النجدية (٣٢٧٣)، الدرر السنية (١١/ ٤٥٢–٤٥٣).

المستفيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب – رحمه الله – في تكفير المعين يكفي طالب الحق والهدى»(١).

ونؤكد ما سبق أن قررناه أن ما نقلناه عن أهل العلم من نمـاذج في تكفـير المعين لا يعني أننا نفتح الباب في تكفير المعين، بل لا بـد مـن التـزام الـضوابط التي ضبط بها أهل العلم قضيّة تكفير المعين، وقد سبق إيضاحها في فصول مستقلة من هذا البحث، وإنما الغرض منها الرد على من استعظم تكفير المعين حتى لو في الكفر الصريح، بل قال أحدهم بعد أن عدّ شروطاً عشرة لـتكفير المعين، «وإذا تحققت هذه الشروط فإن الورع عدم تكفيره»(٢)، فهل من الــورع تعطيل الحكم بتكفير الكفار، أم هو الإرجاء الذي سيطر على عقول كثير ممـن انتسب إلى العلم الشرعي.

 <sup>(</sup>۱) كشف الشبهتين، ص ٩٦. وفتاوى الأئمة النجدية (٣/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) راجع أحكام التقرير في مسائل التكفير، لمراد شكري.

سئل سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز عـن حـاكم العـراق البعثـي هـل يجـزم أنـه كـافر مـا رأي سماحتكم؟ قال: «هو كافر، وإن قال لا إله إلاّ الله، حتى ولو صــلى وصــام، مــا دام لم يتـــبرأ مــن المبادئ البعثية الإلحادية ويعلن أنه تاب منها، وذلك أن البعثية كفر وضلال، فما لم يعلن هــذا فهــو كافر، كما أن عبد الله بن أبي كافر، وهو يصلي مع النبي ﷺ ويقول لا إلىه إلا الله، وهــو مــن أكفــر الناس ما نفعه ذلك لكفره». مجموع الفتاوى ومقالات متنوعة، ١٨–٢٥، ط دارا لإفتاء للبحـوث العلمية والنشر.



## ويشتمل على:

- ٥. مقدمة الباب.
- ٦. تبرئة الشيخ محمد بن عبد الوهاب من فرية التكفير بالعموم.
  - ٧. منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين.
    - ٨. نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين.
- ٩. نصوص علماء الدعوة في فهم منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

## الباب الرابع حقيقة منهج الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين

#### مقدمة الباب:

تكلمنا في الفصول الماضية من هذا البحث عن موقف علماء الدعوة النجدية في مسالة تكفير المعين والضوابط التي ضبطوا بها هذه المسألة. وقد رأينا أن نفرد منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب بمبحث مستقل، وذلك لعدة أسباب:

- الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله رائد الدعوة السلفية المباركة بنجد، فإذا اتضحت حقيقة منهجه في هذه المسألة، فهو الأصل، وعنه أخذ تلاميذه ملامح منهجه.
- ٢. كثرة الشبهات المثارة على الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وعلى دعوته التجديدية المباركة من قبل المناوئين، وبخاصة في مسألة تكفير المعين.
- ٣. عدم وضوح منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب عند كثير من الباحثين في
   هذه المسألة الهامة.
- ٤. وجدنا اهتماماً خاصاً من الشيخ محمد بن عبد الوهاب بهذه المسألة، ولكنه متناثر في كتبه، فأردنا جمعه في موطن واحد، والربط بينه حتى تتبين ملامح منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى في هذه المسألة الهامة.
- وجدنا كثيراً من تلاميذ الشيخ، وأحفاده قد اعتنوا ببيان منهج الشيخ في مسألة تكفير المعين، وسنحاول أن ننقل ما تيسر من كلامهم ما يوضح منهج الشيخ.

٦. ينبغي لمن أراد أن يتعرف على منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب أن يستقصي كلامه في مسألة تكفير المعين استقصاء وافياً، ولا يعتمد قولاً من أقواله أقوال الشيخ دون جمع أقواله في المسألة، أو يعتمد قولاً مشتبهاً من أقواله خالف مجموع أقواله، فهذا خلاف أصول البحث المنهجي السديد، وهذا الذي أدى إلى اضطراب كثير ممن كتب عن منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين، والعبرة في ذلك بنصوص الشيخ، وفهم أئمة الدعوة المباركة لها، أما أن يأخذ الباحث نصًا أو نصين ثم يعتبر هذا منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فليس هذا من أصول البحث في منهج الشيخ.

## تبرئة الشيخ محمد بن عبد الوهاب من القول بالتكفير بالعموم:

من أكثر الدعوات التجديدية المباركة التي تعرضت للتشويه المتعمد دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى. وقد كان لهذه الدعوة المباركة عددٌ كبير من المناوئين بنجد، وغيرها، وقد أشاعوا الإشاعات، وافتروا الافتراءات حتى يصرفوا جماهير المسلمين عن هذه الدعوة المباركة، وبرغم عناية المجدد الشيخ محمد ابن عبد الوهاب وتلاميذه وأحفاده برد الافتراءات حول دعوته، فقد وجدت آذاناً صاغية عند كثير من علماء المسلمين فضلاً عن عوامهم، ولسنا هنا في مقام سرد افتراءات المناوئين للدعوة المباركة فقد ألفت في ذلك بحوث مستقلة (۱).

ولكن يهمنا أن نناقش ما له تعلقٌ بمسألتنا.

ومن أكثر المسائل التي أثيرت على الشيخ محمد بن عبد الوهاب ودعوته مسألة التكفير بالعموم أو تكفير عموم الأمة إلاّ من كان على مثل دعوته.

منهم من يقول: "إنَّ هذا الرجل كفَّر الأمة بل والله كذَّب الرسل، وحكم عليهم وعلى أمهم بالشرك»، ومنهم من يقول، وهو في ذلك كذَّاب أفَّاك: «شتمت الأئمة، وسبَبِّت أعلام الأئمة، وهدمت قواعد الملة المحمدية حتى ارتقيت إلى الجزم بزيغ أصحاب الرسول ﷺ والأئمة الأربعة».

ويقول ابن سحيم من ألد أعداء دعوة الشيخ: «ومنها أنه ثبت أنه يقول: أنَّ الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء».

ويقول أحدهم في بيان مذهب الشيخ محمد بن عبد الوهاب هـو: «تكفـير المسلمين، واعتقاد حل دمائهم، وسـيي ذراريهـم»، وقـال آخـر: «إنَّ ابـن عبـد الوهاب قد أعلن عقب ظهور دينه الجديد أن الأمة الإسلامية منذ ستمائة سـنة

<sup>(</sup>۱) راجع دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ط دار الوطن، ص ۱۷۲–۱۷۷.

تتخبط في ظلمات الشرك»(١).

وقد حرص الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى، وتلامذته على تبرئة أنفسهم من هذه الفرية الباطلة، والتهمة الجائرة، وهي تكفير عموم المسلمين، أو القول بتكفير الأمة منذ قرون عديدة، أو القول بأن الأئمة قبله كفار، وغيرها من الافتراءات.

وسوف ننقل ما تيسر من أقوال الإمام وعلماء الدعوة في هذا المقام.

- قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى: «وقولكم أننا نكفر المسلمين، كيف تقولون هذا، فإنا لم نكفر المسلمين، ما كفرنا إلا المشركين»(۲).
- قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «وأما ما ذكره الأعداء عني أنّي أكفًر بالظن، أو بالموالاة، أو أكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة، فهذا بهتان عظيم، يريدون به تنفير الناس عن دين الله ورسوله» (٣).
- ٣. قال الشيخ محمد في رده على افتراءات ابن سحيم من أعداء الدعوة: «والله يعلم أن هذا الرجل افترى علي اموراً لم أقلها، ولم يأت أكثرها على بالي، فمنها قوله: إنّي أقول أن الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء، وإنّي أكفر من توسل بالصالحين، وإنّي أكفر البوصيري، وإنّي أكفّر من حلف بغير الله، وجوابي عن هذه المسائل أن أقول سبحانك هذا بهتان عظيم» (٤).
- قال الشيخ محمد في رسالة له لحمد التويجري مبطلاً ما افتراه عليه أحد أعدائه في هذه المسألة: «وكذلك تمويهه على الطّغام بأن ابن عبد الوهاب

<sup>(</sup>١) راجع افتراءات المناوئين وأسماء قائليها بالتفصيل (دعاوى المناوئين)، ٦٢–١٦٨.

<sup>(</sup>٢) مؤلفات الشيخ، (٥/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) السابق، (٥/ ٢٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع مؤلفات الشيخ، ٥/ ٢٨٩.

يقول: الذي ما يدخل طاعتي كافر، ونقول سبحانك هذا بهتان عظيم، بل نشهد الله على ما يعلمه من قلوبنا بأن من عمل بالتوحيد، وتبرأ من الشرك وأهله، فهو المسلم في أي زمان وأي مكان، وإني أكفر من أشرك بالله في إلهيته بعد ما تبين له الحجة على بطلان الشرك»(١).

- ٥. يبين الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة له بطلان الدعوى، وأنها بهتان وكذب: «وأما الكذب والبهتان، فمثل قولهم إننا نكفر بالعموم، ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه وأنا نكفر من لم يكفر ولم يقاتل، ومثل هذا وأضعاف أضعافه، فكل هذا من الكذب، والبهتان الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله» (٢).
- تال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة له لأحد علماء المدينة مبيناً بطلان هذه الفرية: «فإن قال قائلهم إنهم يُكفّرون بالعموم، فنقول سبحانك هذا بهتان عظيم» (٣).
- ٧. ويكتب الشيخ محمد رسالة لأحد علماء اليمن مبطلاً هذه الفرية: «أما القول بأنا نكفر بالعموم، فذلك من بهتان الأعداء الذين يصدون به عن هذا الدين، ونقول سبحانك هذا بهتان عظيم»(٤).
- ٨. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة جوابية على أحد علماء العراق، وهو الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله السويدي: «وأجلبوا علينا بخيل الشيطان ورجله، ومنها إشاعة البهتان بما يستحي العاقل أن يحكيه، فضلاً عن أن يفتريه، ومنها ما ذكرتم أني أكفر جميع الناس إلا من تبعني، وأزعم أن أنكحتهم غير صحيحة، يا عجباً كيف يدخل هذا في عقل وأزعم أن أنكحتهم غير صحيحة، يا عجباً كيف يدخل هذا في عقل

<sup>(</sup>١) السابق، ٥/ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) السابق، ٣/ ١١.

<sup>(</sup>٣) السابق، ٥/ ٤٨.

<sup>(</sup>٤) السابق، ٥/ ١٠٠.

عاقل، هل يقول هذا مسلم، أو كافر، أو عاقل، أو مجنون»(١).

9. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة له: «وما دُكِرَ لكم عني أنّي أكفر بالعموم، فهذا من بهتان الأعداء، وكذلك قولهم إني أقول من تبع دين الله ورسوله، وهو ساكن في بلده، أنه ما يكفيه حتى يجيء عندي، فهذا أيضاً من البهتان، وإنما المراد اتّباع دين الله ورسوله في أي ارض كانت» (٢).

وقد استمرت هذه الفرية بعد وفاة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فرد تلاميذ الشيخ على هذه الفرية وكذلك علماء الدعوة التجديدية، وننقل نماذج من ردود علماء الدعوة على فرية أن الشيخ محمد بن عبدالوهاب يكفر عموم المسلمين.

11. قال الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب: «وأما من يكذب علينا ستراً للحق، وتلبيساً على الخلق، بأننا نكفر الناس على الإطلاق من أهل زماننا، ومن بعد الستمائة إلا من هو على ما نحن فيه، ومن فروع ذلك أن لا نقبل بيعة أحد إلا بعد التقرير عليه بأنه كان مشركاً، وأن أبويه ماتا

<sup>(</sup>١) مجموع مؤلفات الإمام، ٣٦/٥.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية، ١٣١/١٠.

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية، ١٣١/١٣١-١٣٢.

على الشرك بالله . . فلا وجه لذلك، وجميع هذه الخرافات وأشباهها، لما استفهَمنا عنها من ذكرها أولاً، كان جوابنا في كلّ مسألة من ذلك (سُبَحَنكَ هَذَابُهُمْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٦]، فمن روى عنا شيئاً من ذلك، أو نسبه إلينا فقد كذب علينا وافترى (١٠).

11. وقد سئل الشيخ عبد العزيز بن حمد سبط الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

«وأما السؤال الثاني وهو قولكم: من لم تشمله دائرة إمامكم ويتسم بسمة دولتكم، وهل داره دار كفر، وحرب على العموم، فنقول وبالله التوفيق:

الذي نعتقده، وندين الله به، أنَّ من دان بالإسلام، وأطاع ربه، وانتهى عما نهى عنه وزجر، فهو المسلم حرام المال والدم، كما يدل عليه الكتاب والسنة، وإجماع الأئمة، ولم نكفر أحداً دان بالإسلام لكونه لم يدخل في دائرتنا، ولم يتسم بسمة دولتنا بل لا نكفر إلا من كفره الله ورسوله، ومن زعم أنا نكفر الناس بالعموم أو نوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه ببلده، فقد كذب وافترى»(٢).

17. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن نافياً هذه الفرية: «أما القول بأنا نكفر الناس عموماً، ونوجب الهجرة إلينا على من قدر إظهار دينه، وأنا نكفر من لم يكفر، ولم يقاتل، ومثل هذا وأضعاف أضعافه فكل هذا من الكذب، والبهتان الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله، سبحانك هذا بهتان عظيم»(٣).

١٤.قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رده على افتراء أحد المناوئين: «والله يعلم أن الرجل افترى على أموراً لم أقلها، ولم يئات أكثرها على بالي فمنها قوله أني مبطل كتب المذاهب الأربعة، وإني أقول إن الناس من

<sup>(</sup>١) الهدية السنية، ٤٠.

<sup>(</sup>٢) مجموع الرسائل والمسائل، ٤/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ نجد، للألوسي، ٥٢.

ستمائة سنة ليسوا على شيء . . . جوابي على هذه المسائل أن أقول: سبحانك هذا بهتان عظيم (١٠).

#### الخلاصة ممّا سبق:

- افتراء المفترين من أعداء دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب في عصره وبعد عصره عليه بأنه يُكفر الأمة بالعموم، أو يقول بكفر جميع الأمة إلا أتباعه، أو أن الناس من ستمائة سنة ليسوا على شىء.
- ٢. بيان أن الشيخ محمد رحمه الله لا يُكفّر أهل الإسلام، ولكن يُكفّر من
   يتلبس بالشرك، أو بالمكفّرات المخرجة من الملة.
- ٣. رد الشيخ محمد، وأئمة الدعوة من بعده على هذه الفرية، وبيان منهج
   الشيخ محمد في هذه المسالة.
- الرد على من يُكفر الناس بالعموم، أو يغالي في تكفير الأمة بالعموم، ويدَّعي أن ذلك منهج الشيخ محمد بن عبد الله، وبيان أن الشيخ محمد بريء من هذا المنهج الباطل، وبيان أنه على مذهب أهل السنة في مسألة تكفير المعين.

<sup>(</sup>١) جامع المسائل (٣/ ١٥١).

## حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين:

أسلفنا في مقدمة الفصل أن منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه المسألة الهامة لا يفهم إلا في ضوء استقصاء نصوصه، وربط بعضها ببعض، وأنَّ منهج الشيخ محمد لا يفهم في ضوء نص، أو نصين من نصوصه، كما فعل بعض من كتب في هذه المسألة، وسنحاول بعون الله بيان منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين باستقصاء نصوصه.

فنقول وبالله التوفيق:

## ضوابط تكفير المعين عند الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

## أبرز ملامح منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه المسالة:

- ا. بلوغ الحجة شرط لتكفير المعين عند الشيخ محمد بن عبد الوهاب (١): يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسائله أنَّ تكفير المعين موقوف على بلوغ الحجة، وليس معنى قيام الحجة هو فهم الحجة بل مجرد بلوغ الدليل من القرآن والسنة، وإن لم يفهمه، وذلك في المسائل الظاهرة، وقد سبق تفصيل ذلك في فصل مستقل، وإنما يعنينا هنا تقرير منهج الشيخ محمد استقلالاً.
- ٢. يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسألة تكفير المعين، وأن من وقع في مسائل الشرك الظاهرة مع بلوغ الدليل من القرآن والسنة، فإنه يكفر على التعيين بخلاف المسائل الخفية، فإن المعين لا يكفر فيها إلا بعد إزاحة شبهاته.

<sup>(</sup>١) فائدة: قال الشيخ صالح الفوزان معلقاً على شروط بلوغ الحجة: "إذا كان مثله يفهم لكنه لم يهـتم بهذا الأمر ولم يلتفت إليه، وكان عدم فهمها له نتيجة إهمال وعدم مبالاة».

٣. يرد الشيخ محمد في نصوصه على من نسب إلى شيخ الإسلام ابن تيمية أنه لا يكفر المعين، ويوضِّح أن هؤلاء لم يفهموا مراد شيخ الإسلام وأنه يكفر المعين في المسائل الظاهرة، وأن كلامه في عدم تكفير المعين إنما هو في المسائل الخفية.

- يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسائله عدم عذر الجاهل إذا وقع في الشرك الأكبر إذا تيسر من يعلمه.
- ه. يستثني الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى في مسألة تكفير المعين حديث العهد بالإسلام، ومن نشأ ببادية بعيدة عن ديار المسلمين، ومن نشأ في أزمنة الجهل بخلاف من نشأ بدار الإسلام أو في أزمنة العلم، فإنه يكفر على التعيين.
- ٦. للشيخ محمد بن عبد الوهاب أقوال اشتبهت على بعض أهل العلم أجاب
   عنها علماء الدعوة، مثل عدم تكفيره لمن عبد قبة الكواز.

هذه أبرز ملامح منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين، وسوف ننقل عليها نصوصه، ويعذرنا القارئ، فقد تكون هذه النصوص قد وردت في ثنايا البحث، لكن يلزم هنا إعادتها لأهميتها، ولحديثنا عن منهج الشيخ رحمه الله، وإيضاحه، لأن بعض من كتب في هذه المسألة فهم هذا المنهج خطأ.

## ١. اشتراط بلوغ الحجة وقيامها على المعين عند الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

يشترط شيخ الإسلام الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، بلوغ الحجة لتكفير المعين، وتارة يعبر عنها بقيام الحجة، ولكنه يفرق بين بلوغ الحجة، وفهم الحجة، ويقرر أيضاً أنَّ الحجة تقوم بالدليل من القرآن والسنة:

- ا. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب مشترطاً بلوغ الحجة لتكفير المعين: «ولكن أصل الإشكال، أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة، وبين فهم الحجة، فإن أكثر الكفار والمنافقين لم يفهموا حجة الله مع قيامها عليهم، كما قال تعالى: ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْيَعَقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كُلُنْ نَعْمِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤]» (١).
- 7. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: «وقيام الحجة نوع، وبلوغها نوع، وأما أصول الدين التي أوضحها الله وأحكمها في كتابه، فإن حجة الله هي القرآن، فمن بلغه القرآن فقد بلغته الحجة، ولكن أصل الإشكال أنكم لم تفرقوا بين قيام الحجة، وبين فهم الحجة، فإن أكثر الكفار والمنافقين لم يفهموا حجة الله مع قيامها عليهم، كما قال تعالى: ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكْثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْيَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كُلْ الْمَعْمُ بَلْهُمْ أَصَلُ سَهِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤].

وقيام الحجة نوع، وبلوغها نوع، وقد قامت عليهم، وفهمهم إياها نوع آخر، وكفرهم ببلوغها إياهم، وإن لم يفهموها»(٢).

٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في معرض رده على من قال أن المعين لا
 يكفر إلا بعد قيام الحجة بفهمه الخاطئ لكلام شيخ الإسلام ابن تيمية: «أما
 عبارة شيخ الإسلام ابن تيمية التي لبسوا بها عليك، فهي أغلظ من هذا كله،

<sup>(</sup>١) مجموع مؤلفات الشيخ (٧/ ١٥٩ - ١٦٠). وفتاوي الأئمة النجدية (٣/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/ ٩٣-٩٤). وفتاوى الأئمة النجدية (٣/ ٢٣٨).

ولو نقول بها لكفرنا كثيراً من المشاهير بأعيانهم، فإنه صرح فيها أن المعين لا يكفر إلا إذا قامت عليه الحجة، فمن المعلوم أن قيامها ليس معناه أن يفهم كلام الله ورسوله مثل أبي بكر الصديق ، بل إذا بلغه كلام الله ورسوله، وخلا عما يعذر به فهو كافر كما كان الكفار، كلهم تقوم عليهم الحجة بالقرآن مع قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاعَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ [الكهف: ١٥٥]» (١).

### الخلاصة ممّا سبق:

## يتلخص ممّا سبق:

- إنَّ الشيخ محمد بن عبد الوهاب يشترط بلوغ الحجة وقيامها لتكفير المعن.
- ٢. إنّ الحجة تقوم بالدليل من القرآن أو السنة، فمن بلغه الدليل، فقد قامت عليه الحجة.
- ٣. إنّه ليس من شرط قيام الحجة فهم الحجة، ففهمها نوع، وبلوغها نوع
   آخر.
- ٤. المعين إذا قامت عليه الحجة ببلوغها وكان عاقلاً مميزاً يسمع الحجة فإنه
   يكفر.

<sup>(</sup>۱) رسالة تكفير المعين (۱۱–۱۲). فتاوى الأئمة النجدية (۳/۲۲۲)، راجع نـصوص علمـاء الـدعوة في هذا الموضوع في ص ٤٨ من هذا البحث.

# ٢. تفريق الشيخ محمد بن عبد الوهاب بين المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية في تكفير المعين:

يُفَرِّق الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية، فمن وقع في المشرك في المسائل الظاهرة بعد بلوغ الحجة أمكن الحكم عليه بالكفر بخلاف من وقع في المكفرات في المسائل الخفية فله شرائط أخرى في تكفيره (١).

- المسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب مقرراً مذهب ابن تيمية في التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية: "وهذا صفة كلامه في المسألة في كل موضع وقفنا عليه من كلامه ....، وصرح الله أن كلامه في غير المسائل الظاهرة" (٢).
- ٢. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب معلقاً على نص شيخ الإسلام في التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية: «فانظر كلامه في التفرقة بين المقالات الخفية، وبين ما نحن فيه في كفر المعين، وتأمل تكفيره رؤوسهم فلاناً وفلاناً بأعيانهم وردتهم ردة صريحة، وتأمل تصريحه بحكاية الإجماع على ردة الفخر الرازي عن الإسلام مع كونه عند علمائكم من الأئمة الأربعة» (٣).
- ٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «إنَّ الشخص المعين إذا قال ما يوجب الكفر، فإنه لا يحكم عليه بالكفر حتى تقوم عليه الحجة التي يكفر تاركها، وهذا في المسائل الخفية التي يخفى دليلها على بعض الناس، وأما ما يقع

<sup>(</sup>۱) راجع ضوابط المسائل الظاهرة والمسائل الخفية وما ينــدرج تحـت النــوعين (عــارض الجهــل)، ص ٣٧–٤٤، ط مكتبة الرشد.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٩/ ٤١٨)، بتصرف يسير لطول النص.

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (١٠/ ٧٢).

منهم في المسائل الظاهرة الجلية، أو ما يُعْلَم من الدين بالـضرورة فهـذا لا يتوقف في كفر قائله»(١).

3. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب، موضحاً كلام شيخ الإسلام، ومفرقاً بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية: «وما ذكرتموه من كلام الشيخ - أي ابن تيمية - كل من جحد كذا وكذا، وأنكم لا تسألون عن هؤلاء الطواغيت وأتباعهم هل قامت عليهم الحجة أم لا؟ فهذا من العجب العجاب، كيف تشكون في هذا، وقد وضحت لكم مراراً أن الذي لم تقم عليه الحجة هو الذي حديث عهد بالإسلام، أو الذي نشأ ببادية بعيدة، أو يكون في مسائل خفية مثل الصرف، أو العطف، فلا يكفر حتى يُعْرَف، وأما أصول الدين التي أوضحها الله في كتابه، فإن حجة الله هي القرآن» (٢).

### الخلاصة ممّا سبق:

- الشيخ محمد بن عبد الوهاب يفرق بين المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية في مسائل تكفير المعين.
- ٢. إن من وقع في الشرك أو الكفر في المسائل الظاهرة أمكن تكفيره، إذا بلغته
   الحجة بالقرآن.
- ٣. إن من وقع في الكفر في مسالة خفية لا يمكن تكفيره على التعيين إلا بعد التعريف، وإقامة الأدلة على ذلك.
- ٤. تصريح الشيخ محمد بن عبد الوهاب أنَّ التفريق بين المسائل الظاهرة

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٨/ ٢٤٤).

 <sup>(</sup>۲) مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٧/ ١٥٩-١٧٠)، ط جامعة الإمام محمد بن سعود،
 راجع نصوص علماء الدعوة في التفريق بين المسائل الظاهرة والخفية في تكفير المعين، ص .....
 من هذا البحث.

- والخفية في مسألة تكفير المعين هو مذهب شيخ الإسلام ابن تيمية.
- ٥. الرد على من استدل بنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين وبيان
   الشيخ محمد بن عبد الوهاب لسوء فهم من استدل بهذه النصوص.
- ٦. تصريح الشيخ محمد بن عبد الوهاب أنَّ كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في عدم تكفير المعين، في غير المسائل الظاهرة، أو هو في المسائل الخفية الجزئية.

## ٣. نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في تكفير المعين إذا وقع في الشرك جهلاً:

يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب في نصوص كثيرة متوافرة أنَّ من وقع في الشرك جهلاً، فإنَّه يكفر، وذلك ما لم يكن حديث عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، وكان شركه وكفره في المسائل الظاهرة بخلاف المسائل الخفية، وكذلك من كان في أزمنة الجهل، أو اندثار الرسالة، فإنه لا يكفر على التعيين

الشيخ محمد بن عبد الوهاب في رسالة كشف الشبهات: «فإذا عرفت ما قلت لك معرفة قلب وعرفت الشرك بالله الذي قال الله فيه:
 ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النسساء: ٤٨]،
 وعرفت ما أصبح غالب الناس فيه من الجهل أفادك هذا فائدتين:

الأولى: الفرح بفضل الله تعالى: ﴿ قُلُ بِفَضْلِ ٱللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَفِيدَ لِكَ فَلْيَفُ رَحُواْ هُوَ خَيْرُ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٨] وأفادك أيضاً الخوف العظيم، فإنك إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل وقد يقولها وهو يظن أنها تقربه إلى الله كما ظن المشركون (١٠).

- ٢. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «واجتهدوا في معرفة دين الإسلام، ومعرفة ما أرسل الله به رسوله، والبحث عما قاله العلماء في قوله: ﴿ فَمَن يَكُفُر بِالطَّعْتُوتِ وَيُؤْمِن بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِاللَّهُ وَوَالَوْتُقَى ﴾ [البقرة: ﴿ فَمَن يَكُفُر بِالطَّعْتُوتِ وَيُؤْمِن بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِاللَّهُ وَمَا علمه الرسول أمته من التوحيد، ومن أعرض عن هذا فطبع الله على قلبه، وآثر الدنيا على الدين، لم يعذره الله بالجهالة » (٢).
- ٣. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب مخاطباً أحد تلامذته في رسالة له:

<sup>(</sup>۱) فتاوى الشيخ محمد بن عبد الوهاب (۷/ ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى والرسائل والأجوبة (۱۳٦)، ط التراث.

«وعرفت أن هذا هو التوحيد الذي هو أفرض من الصلاة والصوم، ويغفر الله لمن أتى به يوم القيامة، ولا يغفر لمن جهله، ولو كان عابداً . . . عرفت عظم نعمة الله عليك، وخصوصاً إذا تحققت أن الذي يواجه الله ولم يعرف التوحيد، أو عرفه ولم يعمل به أنه خالدٌ في النار، ولو كان من أعبد الناس، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ, مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ النَّابُ ﴾ [المائدة: ٧٧]» (١).

- قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب لما ذكر المرتدين: «فمنهم من كذب النبي هي، ورجع إلى عبادة الأوثان، ومنهم من أقر بنبوة مسيلمة الكذاب ظناً أن النبي هي أشركه في النبوة، ومع هذا أجمع العلماء أنهم مرتدون ولو جهلوا ذلك، ومن شك في ردتهم فهو كافر» (٢).
- ٥. قال مفتي الديار النجدية أبو بطين النجدي رحمه الله موضحاً موقف الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «ولقد ذكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله بعض نواقض الإسلام، ونص على استواء حكم الجاد والهازل، والخائف حال الوقوع فيها إلا المكره، ولم يستثن غيره مثل الجاهل، المتأول أو المخطئ» (٣).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى والرسائل والأجوبة (٨٤-٨٥).

<sup>(</sup>۲) الدرر السنية (۸/ ۱۱۸).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٨٨)، راجع نصوص الشيخ محمد المتوافرة في هـذه المـسائل (عــارض الجهل)، ٢٣٢.

### الخلاصة ممّا سبق:

- الشيخ محمد بن عبد الوهاب يكفر المعين، ولا يعذره بالجهل إلا في حالات معينة سبق ذكرها.
  - ٢. من أعرض عن تعلم التوحيد، فهو غير معذور بالجهالة.
    - ٣. الجاهل الذي لا يعرف التوحيد لا يعذر بالجهل.
- الشيخ محمد بن عبد الوهاب لم يستثن في تكفير من وقع في نواقض الإسلام، إلا المكره، بخلاف الجاهل أو المتأول أو المخطئ.

## نصوص توضيحية لمنهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين:

مِمّا لا شك فيه أن أعلم الناس بمنهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه المسألة الهامة هم تلامذته، وأبناؤه الذين تلقوا العلم عنه، وكذلك أحفاده الذين أحاطوا بكلامه وكتبه، فهم أعلم من المتأخرين الذين لم يتتلمذوا عليه، لم يعرفوا المراد من كلامه.

وقد أثيرت قضيّة تكفير المعين في عصرهم، وكانت لهم نصوص توضيحية بل كانت لهم رسائل مستقلة في هذا الموضوع، وسننقل ما تيسر من هذه النصوص ونحيل القارئ على هذه الرسائل للإفادة منها.

- ا. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن حفيد الشيخ ومن تلامذته: «والمقصود بيان ما كان عليه شيخ الإسلام، وإخوانه أهل السنة والجماعة من إنكار الشرك الأكبر الواقع في زمانهم، وذكر الأدلة من الكتاب والسنة على كفر من فعل هذا الشرك، أو اعتقده فإنه بحمد الله يهدم ما بناه هذا الجاهل المفتري على شفا جرف هار»(١).
- ٢. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «ويقال: وكل كافر قد أخطأ، والمشركون لا بد لهم من تأويلات، ويعتقدون أنَّ شركهم بالصالحين تعظيم لهم ينفعهم ويدفع عنهم فلا يعذروا بذلك الخطأ، ولا بذلك التأويل» (٢).
- ٣. قال الشيخ أبو بطين النجدي مبيناً منهج علماء الدعوة في مسألة تكفير
   المعين: «ومما يبين أنَّ الجهل ليس بعذر في الجملة قوله ﷺ في الخوارج مع

فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٥٥).

 <sup>(</sup>۲) المسابق (۳/ ۱۲۸). انظر رسالة كاملة للشيخ عبد الرحمن بن حسن في مسألة تكفير المعين وبيان منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب وشيخ الإسلام ابن تيمية في هذه المسألة، وهي رسالة فريدة. مجموع الفتاوى النجدية (۳/ ۱٤۰–۱۸۰). الدرر السنية (۱۱/ ۸۱).

ما قال مع عبادتهم العظيمة، ومن المعلوم أنّه لم يوقعهم ما وقعوا فيه إلا الجهل، وهل صار الجهل عذراً لهم؟ يوضِّح ما ذكرنا أنَّ العلماء من كلّ مذهب يذكرون في كتب الفقه حكم المرتد، وهو المسلم الذي يكفر بعد إسلامه. وأول شيء يبدؤون من أنواع الكفر الشرك يقولون: من أشرك بالله كفر لأنَّ الشرك أعظم أنواع الكفر، ولم يقولوا إن كان مثله لا يجهله كفر، كما قالوا فيما دونه»(۱).

- لا ويقول موضحاً موقف شيخ الإسلام ابن تيمية في مسألة تكفير المعين: «وما تقدَّم من حكاية شيخ الإسلام رحمه الله إجماع المسلمين على أنَّ من جعل بينه وبين الله وسائط يتوكل عليهم، ويسألهم جلب النفع، ودفع الضر، أنَّه كافر مشرك يتناول الجاهل وغيره» (٢).
- قال الشيخ أبو بطين النجدي في مسألة تكفير المعين: «الأمر الذي دل عليه الكتاب والسنة، وإجماع العلماء أنه كفر مثل الشرك بعبادة غيره ألى فمن ارتكب شيئاً من هذا النوع، أو حسنه، فهذا لا شك في كفره، ولا بأس لمن تحققت منه أشياء من ذلك أن تقول كفر فلان بهذا الفعل» (٣).
- آ. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «وأهل العلم لا يختلفون في أن من صدر منه قول، أو فعل يقتضي كفره أو شركه أو فسقه،أنه يحكم عليه بمقتضى ذلك، وإن كان يقر بالشهادتين» (١٠).
- ٧. قال الشيخ عبد اللطيف: «إن كلام الشيخين (ابن تيمية وابن القيم) في
   كلّ موضع فيه البيان الشافي أنَّ نفي التكفير بالمكفرات قوليها وفعليها
   فيما يخفى دليله، ولم تقم الحجة على فاعله، وأن النفى يراد به نفى تكفير

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱/ ۳۹۱–۳۹۲).

<sup>(</sup>۲) السابق (۱۰/ ۳۹۳).

<sup>(</sup>٣) مجموع الرسائل والمسائل (١/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) السابق (٣/ ٢٢٥).

الفاعل، وعقابه قبل قيام الحجة، وأنَّ نفي التكفير مخصوص بمسائل النزاع بين الأئمة (١٠).

- ٨. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن: «وكيف لا يحكم الشيخان (ابن تيمية وابن القيم) على أحد بالكفر أو الشرك، وقد حكم به الله ورسوله وكافة أهل العلم، وهذان الشيخان يحكمان أن من ارتكب ما يوجب الكفر، أو الردة يحكم عليه بمقتضى ذلك، وبموجب ما اقترف كفراً أو شركاً أو فسقاً، إلا أن يقوم مانع شرعي يمنع من هذا الإطلاق، وهذا له صور مخصوصة، لا يدخل فيها من عبد صنماً أو قبراً أو بشراً أو مدراً، لظهور البرهان وقيام الحجة بالرسل»(٢).
- ٩. نصوص الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن في إيضاح موقف الشيخ محمد بـن
   عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين.

للشيخ إسحاق بن عبد الرحمن رسالة مستقلة في هذا الموضوع ألفها بسبب أن بعض من يدعي أنه على منهج الشيخ زعم أنه لا يكفر المعين، وأنه يطلق الكفر على الفعل دون فاعله مطلقاً (٣).

ونظراً لأهمية الرسالة لأنها في صلب موضوعنا ولطولهـا، فإننــا سنقتــصر على مواضع منها لبيان موقف الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

ا) سبب تأليف الرسالة، قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن: «لقد بلغنا وسمعنا من فريق ممن يدعي العلم والدين، وممن هو بزعمه مؤتم بالشيخ محمد ابن عبد الوهاب، أن من أشرك بالله وعبد الأوثان، لا يطلق عليه الكفر والشرك بعينه، وذلك أنَّ بعض من شافهني منهم

<sup>(</sup>۱) منهاج التأسيس (۳۱۵).

<sup>(</sup>٢) منهاج التأسيس (٣١٥).

 <sup>(</sup>٣) راجع الرسالة في مجموع الفتاوى النجدية (٣/ ١١٤-١٣٩). رسالة تكفير المعين، ط مكتبة الفرقان. عقيدة الموحدين (١٣-١٦٣).

بذلك سمع من بعض الإخوان أنَّه أطلق الشرك والكفر على رجل دعا النبي ﷺ، واستغاث به، فقال له الرجل لا تطلق عليه الكفر حتى تعرُّفه»(١).

يتضح من هذا النص سبب تأليف الرسالة، وهو اشتباه هذه المسألة على بعض طلاب العلم، وزعمهم أنه لا يطلق الكفر على المعين، بل يطلق على القول أو الفعل، وأنَّ هذا هو مذهب الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

- ب) ونقل الشيخ إسحاق عن هؤلاء قولهم: «نقول لأهل هذه القباب الذين يعبدونها ومن فيها: فعلك شرك، وليس هو بمشرك» ورد عليه: «فانظر ترى، واحمد ربك، واسأله العافية،فإنَّ هذا الجواب من بعض أجوبة العراقي التي يرد عليها الشيخ عبد اللطيف وذكر الذي حدثني عن هذا أنه سأل بعض الطلبة، عن مستدلهم بها فقال نكفر النوع، ولا نعين الشخص إلا بعد التعريف، ومستندنا ما رأيناه في بعض رسائل الشيخ محمد قدس الله روحه، على أنّه امتنع من تكفير من عبد قبة الكواز، وعبد القادر من الجهال لعدم من ينبهه» (٢).
- ج) قال الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن راداً على هؤلاء ومقرراً منهج الشيخ محمد: «ومسالتنا هذه هي: عبادة الله وحده لا شريك له والبراءة من كلّ عبادة ما سواه، وأن من عبد مع الله غيره فقد أشرك الشرك الأكبر الذي ينقل عن الملة وهي أصل الأصول، بها أرسل الله الرسل وأنزل الكتب وقامت على الناس الحجة بالرسول والقرآن، وهكذا تجد الجواب من أئمة الدين في ذلك الأصل عند تكفير من أشرك بالله فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قُتِل، ولا يذكرون

<sup>(</sup>١) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١١٦). وراجع رسالة حكم تكفير المعين، ط مكتبة الفرقان بمصر.

<sup>(</sup>۲) فتاوى الأئمة النجدية (٣/١١٧).

التعريف في مسائل الأصول، وإنما يذكرون التعريف في المسائل الخفية التي قد يخفى دليلها على بعض المسلمين كمسائل تنازع بها أهل البدع كالقدرية والمرجئة أو في مسألة خفية كالصرف والعطف»(۱).

- د) قال الشيخ إسحاق بعد نقله لنصوص جده الشيخ محمد بن عبد الوهاب موضحاً منهجه: «فتأمل كلامه وأحضر فكرك واسأل الله الهداية، وهذه ثلاثة مواضع يذكر فيها أن الحجة قامت بالقرآن على كلّ من بلغه وسمع، ولو لم يفهمه، وهذا ولله الحمد يؤمن به كلّ مسلم سمع القرآن ثم تأمل كلام شيخ الإسلام في حكمه عليهم بالكفر، وهل قال لا يكفرون حتى يعرّفوا أو لا يسمون مشركين بل فعلهم شرك، كما قال من أشرنا إليه»(٢).
- هـ) قال الشيخ إسحاق بعد نقله لنصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة قيام الحجة: "فتأمل كلام الشيخ ونسأل الله لك الفهم الصحيح، وتأمل كلام الشيخ رحمه الله أن كلّ من بلغته الحجة، فقد قامت عليه الحجة، وإن لم يفهم ذلك، وجعله هذا هو السبب في غلط من غلط، وأنه جعل التعريف في المسائل الخفية ومن حكينا عنه جعل التعريف في أصل الدين. وهل بعد الرسول والقرآن تعريف، ثم يقول: هذا اعتقادنا نحن ومشايخنا نعوذ بالله من الحور بعد الكور، وهذه المسألة كثيرة جداً في مصنفات الشيخ محمد رحمه الله لأن علماء زمانه ينازعونه في تكفير المعين» (٣).
- و) قال الشيخ إسحاق ناقلاً عن الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن

<sup>(</sup>١) السابق (١١٨٣).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٢٤–١٢٥).

<sup>(</sup>٣) السابق (٣/ ١٢٨).

حسن: «فقف هنا وتأمل هذا التفصيل البديع، فإنه رحمه الله (ابن القيم) لم يستثن إلا من عجز عن إدراك الحق من شدة طلبه، وأمثالهما من المحققين، أما العراقي وإخوانه المبطلون، فشبهوا أن الشيخ لا يكفر الجاهل، وأنه يقول: إنه معذور، وأجملوا القول، ولم يفصلوا وجعلوا هذه الشبهة ترساً»(۱).

هذه جملة من النصوص عن علماء الدعوة وهناك نصوص كثيرة لم ننقلها خشية الإطالة (٢).

• ١ . قال الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله في بيان منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين في نص فريد ننقله بطوله لأهميته. قال رحمه الله تعالى: «إنَّ مسألة تكفير المعين: مـن النـاس مـن يقـول لا يكفـر المعين أبداً، ويستدل هؤلاء بأشياء من كلام ابن تيمية غلطوا في فهمها، وأظنهم لا يُكفِّرون إلاّ من نص القرآن على كفره كفرعون، والنصوص لا تجيء بتعين كلّ أحد، يُدرُّس باب (حكم المرتـد) ولا يُطبَّق، هـذه ضـلالة عمياء، وجهالة كبرى، بل يُطبُّق بشروط، ثم الذين توقفوا في تكفير المعين في الأشياء التي يخفى دليلها، فلا يكفر حتى تقوم عليه الحجة الرسالية من حيث الثبوت والدلالة، فإذا أوضحت له بالبيان الكافي كفر سواء فهم، أو قال ما فهمت أو فهم، وأنكر، ليس كفر الكفار كله عن عناد. وأما ما عُلِم بالضرورة أن الرسول جاء به، وخالفه فهذا يكفر بمجرد ذلك، ولا يحتــاج إلى تعريف سواء في الأصول أو الفروع، ما لم يكن حديث عهد بالإسلام. القسم الثالث أشياء تكون غامضة فهذا لا يكفر الشخص فيها، ولو بعدما أقيمت عليه الأدلة سواء كانت في الفروع أو الأصول، ومن أمثلة ذلك (الرجل الذي أوصى أهله أن يحرقوه إذا مات)».

<sup>(</sup>۱) السابق (۳/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) راجع هذه النصوص، (عارض الجهل)، ٢٣٢-٢٥٢.

وإمام الدعوة محمد بن عبد الوهاب ألف مؤلفاً في مسألة تكفير المعين وهو المسمى (مفيد المستفيد في كفر تارك التوحيد)، وبين ووضح أنه لا مناص من تكفير المعين بشروطه الشرعية.

ثم عند ذكر التكفير تعلم أنَّ الناس ثلاثة أقسام طرفان ووسط، طرف يُكفِّر بمجرد المعاصي، هؤلاء هم الخوارج يخرجونه من الإيمان، ويدخلونه في أهل الكفران، والمعتزلة تخرجه من الإيمان، ولا تدخل في الكفر، ولكنهم يحكمون بخلوده في النار، أما أهل الحق فلا يعتقدون ذلك في العصاة، ولا يخفى بطلان قول الخوارج والمعتزلة، كما لا يخفى بطلان قول من قال: إنَّ من قال لا إله إلاّ الله، فهو مسلم، وإن فعل ما فعل»(١).

<sup>(</sup>١) فتاوى سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١/ ٧٣–٧٥)، ط مطبعة الحكومة السعودية ١٣٩٩هـ.

#### تعليق على نصوص علماء الدعوة:

- ا. هذه النصوص من علماء الدعوة لها أهمية خاصة في بيان منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين، لأنهم أعلم الناس بمنهجه وهي تنسجم مع ما قررناه في منهج الشيخ محمد رحمه الله وملامحه.
- ٢. قضية تكفير المعين أثيرت في عصر علماء الدعوة، وزعم بعض طلبة العلم أنَّ الشيخ محمد لا يكفر المعين، أو أنه يعذر بالجهل مطلقاً، أو أنه يطلق اسم الكفر على الفعل دون فاعله وقد رد عليهم علماء الدعوة برسائل مستقلة.
- ٣. مطابقة منهج علماء الدعوة، والشيخ محمد لمنهج ابن تيمية في مسألة تكفير المعين.
- الرد على من يقول إنَّ منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب عدم تكفير المعين، أو عذره بالجهل مطلقاً في جميع المسائل والأحوال، أو أنه يطلق اسم الكفر على الفعل دون فاعله.
- ٥. المشايخ الذين نقلنا عنهم إيضاح منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب هم المجدد الثاني الشيخ عبد الرحمن بن حسن، مفتي الديار النجدية أبو بطين النجدي، الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، الشيخ سليمان بن سحمان النجدي، الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن النجدي علامة نجد، الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتى المملكة سابقاً.

#### نصوص اشتبهت للشيخ محمد وإيضاحها :

الأصل أنه إذا وجدنا لأحد من أهل العلم نصوصاً واضحة في مسألة، ثم جاء نص مشتبه يخالف هذه النصوص، فإنَّ أصول الاستدلال، والنظر الصحيح الأخذ بالنصوص الواضحة الصريحة إذا لم يمكن إيضاح هذا النص المشتبه، فإذا أمكن إيضاحه لينسجم مع النصوص الكثيرة المتوافرة، فهنا لا يمكن لأحد أن يحتج به أو يجعله قولاً للإمام.

أما أن يؤتى بهذا النص المشتبه، فيُجْعَل هو الأصل في منهج الإمام فليس هذا هو منهج الاستدلال الصحيح، وفي هذا المعنى فيقول الشيخ إسحاق ابن عبد الرحمن رادًا على من استدل ببعض النصوص المشتبهة من كلام الشيخ محمد بن عبد الوهاب على عدم تكفير المعين: «فيالله العجب كيف يترك قول الشيخ في جميع المواضع مع دليل الكتاب والسنة وأقوال شيخ الإسلام، وابن القيم كما في قوله: من بلغه القرآن فقد قامت عليه الحجة. وتقبل في موضع واحد مع الإجمال»(١).

# ١ حتج بعضهم بقول للشيخ محمد بن عبد الوهاب في أنَّه لم يُكفِّر من عبد قبة الكوازأو الصنم المقام على قبر عبد القادر.

وقد أجاب علماء الدعوة النجدية عن هذا الاحتجاج، قال الشيخ إسحاق ابن عبد الرحمن: «الجواب عن قوله في الجاهل العابد لقبة الكواز، لأنه لم يستثن في ذلك جاهلاً، ولا غيره، وهذه طريقة القرآن تكفير من أشرك مطلقاً، وتوقفه رحمه الله في بعض يحمل على أنه لأمر من الأمور، وأيضاً، فإنه كما ترى توقف مرة في قوله: وأما من أخلد إلى الأرض فلا أدري ما حاله؟ . . فيالله العجب كيف يترك قول الشيخ في جميع المواضع

<sup>(</sup>١) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٣٣ - ١٣٤).

مع دليل الكتاب والسنة وأقوال شيخ الإسلام وابن القيم في قوله: من بلغمه القرآن فقد قامت عليه الحجة. ويقبل في موضع واحد مع الإجمال»(١).

٢. قال الشيوخ سليمان بن سحمان وعبد الله وإبراهيم أبناء الشيخ عبد اللطيف من علماء الدعوة بعد تقريرهم منهج الشيخ محمد في مسألة تكفير المعين: «أما قوله عن الشيخ محمد أنه لم يكفر من كان على قبة الكواز، وأنه لا يكفر الوثني حتى يدعوه، وتبلغه الحجة فيقال نعم فإن الشيخ محمد لم يكفر الناس ابتداء إلا بعد قيام الحجة والدعوة، لأنهم إذ ذاك في زمن من فترة، وعدم علمهم بآثار الرسالة، ولذلك قال: لجهلهم، وعدم من ينبههم، فأما إذا قامت الحجة، فلا مانع من تكفيرهم وإن لم يفهموها» (٢).

اتضح من كلام العلماء الجواب على هذا القول المشتبه:

- ١. مجموع نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب على خلاف هذا النص كما ذكر الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن حفيد الشيخ محمد بن عبد الوهاب.
- ٢. إيضاح هذا النص على أنه يجمل لأمر خاص فسره العلماء أن هؤلاء الذين على قبة الكواز لم تبلغهم الحجة لأنهم في زمن فترة، وأما إذا بلغتهم الحجة فيكفروا، وإن لم يفهموها وهذا ينسجم تماماً مع منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب الذي أوضحنا ملامحه.

وبعد هذه الجولة التي أوضحنا فيها منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين، ونصوص علماء الدعوة في هذه المسألة، لا يفوتنا الرد على أحد الباحثين في فهمه الخاطئ لمنهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه المسألة.

<sup>(</sup>١) فتاوى الأئمة النجدية (٣/ ١٣٣–١٣٤)، ورسالة تكفير المعين (ص٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣/ ٢٥٢).

## الرد على أحد الباحثين في فهمه لمنهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

نقول: أخطأ أحد الباحثين عند حديثه عن حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب عندما لم يستقرأ نصوص الشيخ في مسألة تكفير المعين وضوابط هذه النصوص عند علماء الدعوة.

فقد نقل نصوصاً للشيخ محمد بن عبد الوهاب ولعلماء الدعوة، ثم قال معلقاً: «ومما تقدم من كلام الشيخ الإمام، ومن كلام علماء الدعوة، بعده تبين أن منهجه في تكفير المعين هو منهج أهل السنة والجماعة، والذي لا يلزم فيه أن نحكم على كلّ من تلبس بشيء من أعمال الشرك الظاهرة أنه مشرك بللابد من تبيين حاله، وإقامة الحجة عليه بأن ما يفعله عبادة لا تصح إلا لله لأنه قد يجهل ذلك.

وعلى هذا فيحمل كلامه في عدم الإعذار بالجهل على أحكام الباطن. لأن من عبد غير الله فهو مشرك لأنه لا يمكن أن يجهل المسلم أن العبادة إنما تكون لله وحده، وأنه لا يمكن أن يكون له في ذلك شبهة، ومن جهل ذلك أو كان له فيه شبهة لم يكن مسلماً أصلاً.

كما يحمل كلامه في الإعذار بالجهل على أحكام الظاهر، لأن ذلك إنّما يتعلق بأمور جزئية قد يجهل المسلم أنها شرك، فلا يحكم بكفره بمجرد تلبسه بها، ما لم تقام عليه الحجة الرسالية فيها خصوصاً»(١).

وهذا الكلام لا يمثّل في الحقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه المسألة ولا منهج علماء الدعوة لعدة أمور:

الأوّل: نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب التي نقلنا لك ونصوص علماء الدعوة تخالف ما ذكره الباحث.

الثاني: الباحث لم يستقرأ نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في هذه

<sup>(</sup>١) ضوابط التكفير (٢٢٠)، ط عالم الفوائد.

المسألة، ولا نصوص علماء الدعوة، ولذلك خرج بهذه النتائج الخاطئة.

الثالث: أن قوله: «يحمل كلامه في عدم العذر بالجهل على أحكام الباطن»، ترده أقوال الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأقوال علماء الدعوة، قد نقلناها كاملة في فصول مستقلة.

- ١. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «من مات من أهل الشرك قبل بلوغ هذه الدعوة، فالذي يحكم عليه أنه إذا كان معروفاً بفعل الشرك، ويدين به ومات على ذلك فهذا ظاهره أنه مات على الكفر، لا يدعى له، ولا يضحى له، ولا يتصدق عنه»(١).
- ٢. قال الشيخ حسين والشيخ عبد الله ابنا الشيخ محمد بن عبد الوهاب: "من مات من أهل الشرك قبل بلوغ هذه الدعوة، فالذي يحكم عليه أنه إذا كان معروفاً بفعل الشرك، ويدين به ومات على ذلك، فهذا ظاهره أنه مات على الكفر، ولا يدعى له ولا يضحى له، ولا يتصدق عنه، وأما حقيقة أمره فإلى الله تعالى، فإن كانت قامت عليه الحجة في حياته، وعاند فهذا كافر في الظاهر والباطن، وإن كان لم تقم عليه الحجة، فأمره إلى الله» (٢).
- 7. قال الشيخ حمد بن معمر من علماء الدعوة: «وأما من كان يعبد الأوثان ومات على ذلك قبل ظهور هذا الدين، فهذا ظاهره الكفر، وإن كان يحتمل أنه لم تقم عليه الحجة الرسالية لجهله وعدم من ينبهه، لأنا نحكم على الظاهر، وأما الحكم على الباطن، فذلك إلى الله، والله لا يعذب أحداً قبل قيام الحجة»(٣).

فنصوص الشيخ محمد وعلماء الدعوة تبين أنهم لا يعـذرون بالجهـل في

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (١/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (١٠/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٣) الدر السنية (١٠/ ٣٣٥–٣٣٦).

الشرك الظاهر، ويحكمون عليه بالكفر في أحكام الظاهر، وليس كما قال الباحث: «فيحمل كلامه في عدم الإعذار بالجهل على أحكام الباطن» فهذا الكلام، من فهمه هو لم يورد عليه نصًّا من كلام الشيخ ولا من كلام علماء الدعوة، أما النصوص التي أوردها فهي:

- ١. نصوص ذكر فيها الشيخ محمد أنه لا يكفر إلا بعد إقامة الحجة. فإذا فهرمت إقامة الحجة، كما أوضحها الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وأنها بلوغ الحجة وليس الفهم من شروطها، وأن بلوغها بالقرآن والسنة فهذا صحيح، ولكن الباحث يشترط الفهم وإزاحة الشبهة والتأويل.
- ٢. نصوص علماء الدعوة عذر فيها الشيخ محمد الجاهل من عُبَّاد القبور إذا لم يتيسر له من ينبهه، كعذره من عبد الصنم الذي على قبر البدوي أو الكواز أو عبد القادر لأجل جهله وعدم وجود ما ينبهه، وقد نقلنا توجيه هذه النصوص من علماء الدعوة (١).

وهذه النصوص لا تخالف ما قرره الشيخ محمد وعلماء المدعوة في عدم العذر بالجهل، لأن الجاهل، إذا لم يتيسر له من ينبهه أو يعلمه، كحديث العهد بالإسلام، ومن نشأ ببادية بعيدة، أو من نشأ بأزمنة وأمكنة اندثار الرسالة، فلا يكفر حتى تبلغه الحجة، وهذا لا ينافي الأصل المذكور في كلامهم.

وأخيراً . . ينبغي لمن كتب في مسألة من مسائل الاعتقاد أن يذكر أفهام أهل العلم لما يقرر، أو ينقل من قواعد، أما أن يقرر قواعد وينسبها لأهل السنة، دون ذكر من ذكرها منهم، فهذا يخالف منهج البحث، ولا يسلم لصاحبه حتى يأتي بالبرهان على ما يقول.

<sup>(</sup>١) راجع ص ..... من هذا البحث.

# الباب الخامس أهم المكفِّرات عند علماء الدعوة

ويحتوي على:

مقدمة الباب.

الفصل الأوّل:

بعنوان: نواقض الإسلام عند علماء الدعوة.

الفصل الثاني:

بعنوان: الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة.

الفصل الثالث:

بعنوان: موالاة الكافرين من نواقض الإسلام عند علماء الدعوة.

## الباب الخامس أهم الكفرات عند علماء الدعوة في مسألة تكفير العين

#### مقدمة الباب:

نؤكد ما سبق أن قررناه في هذا البحث قبل عرض الأمور التي يَكْفُر بها المعين عند علماء الدعوة النجدية من أن مسألة تكفير المعين لا بد من التحقق فيها من عدة شروط قبل تكفيره، وأنه لا ينبغي التسرع في تكفيره قبل تحقق هذه الشروط وانتفاء الموانع، ومن هذه الشروط:

- أ.كون المعين قد بلغته الحجة في المسألة التي وقع فيها، ونعني بـذلك بلـوغ
   الدليل.
- ب. كون المسألة التي وقع فيها الكفر من المعين من المسائل الظاهرة المعلومة من الدين بالضرورة، بخلاف المسائل الخفية.
  - ج. كون المعين قصد المعنى المكفر، أما إذا لم يقصد فلا يكفر.
- د. كون المعين لا يقع تحت الحالات التي يمتنع فيها تكفيره، وهي حديث العهد بالإسلام، أو من نشأ ببادية بعيدة عن المسلمين، أو في أزمنة غلب عليها الجهل، فلا يوجد من يبلغه الحجة.

أما إذا تحققت هذه الشروط أمكن تكفير المعين، ولا نقول كما قال بعض من دخلت عليهم شبهة الإرجاء أن المعين لا يكفر، ولو توفرت فيه الـشروط، وخلا من الموانع.

#### تهيد:

قبل الدخول في المسائل المكفّرة عند علماء الدعوة النجدية يحسن أن ننبه على شبهة أوردها خصوم هذه الدعوة المباركة قديماً، ويوردها البعض من المعاصرين حديثاً.

#### ملخص الشبهة والرد عليها:

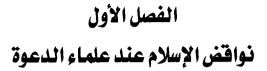
إنَّ علماء الدعوة السلفية بنجد أدخلوا في نواقض الإسلام أو في المكفِّرات ما ليس منها، أو ابتدعوا أموراً لا سلف لهم فيها، كفَّروا بها الأمة، والسبب في هذه الشبهة أو الفرية أنَّ هؤلاء ما عرفوا حدود وضوابط الألفاظ الشرعية، فقصروا الشرك المخرج من الملة على عبادة الأوثان بالصورة التي كانت عند أهل الجاهلية، ولم يدخلوا فيه الذبح لغير الله والنذر لغير الله والتوكل على غير الله والاستغاثة بغير الله، وقصروا الكفر المخرج من الملة على الجحود، أو الاستحلال، دون بقية أنواع الكفر من كفر الشرك، أو كفر الإعراض، أو كفر الإباء والاستكبار.

وقصروا مفهوم التوحيد: على توحيد الربوبية دون ما سواه من أنواع التوحيد، وقصروا مفهوم الإيمان على التصديق دون معرفة لوازم الإيمان ونواقضه وأركانه، وقد تأثّر هؤلاء بلوثة الإرجاء التي سيطرت على علماء عصرهم وتأثروا بتعريفات المتكلمين لهذه المصطلحات العقدية، وأما علماء الدعوة رحمهم الله تعالى فقد ضبطوا وميزوا هذه الألفاظ، وفرّقوا بين الشرك الأكبر المخرج من الملة، وغيره من أنواع الشرك الأصغر، واعتنوا عناية تامة ببيان وشرح هذه المصطلحات شرحاً وافياً.

وخـصومهم وقعـوا في جهـل تـام لحقيقـة التوحيـد، فظنـوا أنَّ التوحيـد الواجب على المكلف هو إقراره بربوبية الله تعـالى، وتجـاهلوا وجهلـوا توحيـد الألوهية الذي عليه مدار النجاة، وفيه كانت الخصومة بين الرسل وأممهم (١). والحقيقة الناصعة، أنَّ علماء الدعوة لم يبتدعوا هذه المكفرات، بل نقلوها عن علماء الأمة من السلف، والمقام لا يتسع لشرح هذا، ولكن يحسن مراجعة كتبهم، للوقوف على أنهم نقلوا من كتب الأئمة هذه النواقض والمكفرات (٢).

<sup>(</sup>۱) راجع هذه الشبهة والرد عليها في دعاوى المناوئين (۱۹۳-۲۰۳).

 <sup>(</sup>۲) راجع الكلمات النافعة في المكفرات الواقعة. مفيد المستفيد في كفر تارك التوحيد. فتح الجميد.
 العزيز الحميد.



#### ويشتمل على:

- ١. عرض نواقض الإسلام إجمالاً.
- ١. نواقض الإسلام في توحيد الألوهية.
- ٣. المكفرات العملية في توحيد الألوهية.

# الفصل الأول نواقض الإسلام عند علماء الدعوة

لقد ذكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى بعض نواقض الإسلام ونص على استواء حكم الجاد والهازل والخائف حال الوقوع فيها إلاّ المكره، ولم يستثن غيره مثل الجاهل أو المتأول أو المخطئ . . . فقال رحمه الله تعالى:

«اعلم أنَّ نواقض الإسلام عشرة»:

الثاني: من جعل بينه وبين الله وسائط يدعوهم، ويسألهم الشفاعة، ويتوكل عليهم، فقد كفر إجماعاً.

الثالث: من لم يُكفِّر المشركين، أو شك في كفرهم، أو صحح مذهبهم كفر إجماعاً.

الرابع: من اعتقد أن هدى غير النبي أكمل هدية، أو أنَّ حكم غيره أحسن من حكمه، كالذين يفضِّلون حكم الطواغيت على حكمه، فهو كافر.

الخامس: من أبغض شيئاً مِمّا جاء به الرسول ، ولو عمل به فقد كفر لقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَاۤ أَنـٰزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [محمد: ٩].

السادس: من استهزأ بشيء من دين الرسول، أو ثوابه، أو عقابه كفر، وذلك لقوله تعالى: ﴿ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَايَـٰذِهِ ء وَرَسُولِهِ عَلَىٰ تُمْ تَسَـٰتَهُ زِءُوكَ ﴾ [التوبة: ٦٥].

السابع: السحر، ومنه الصرف والعطف، فمن فعله أو رضي بـه كفـر، والسلام والم والسلام والسلام والسلام والسلام والسلام والسلام والم

الثامن: مظاهرة المشركين، ومعاونتهم على المسلمين، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مَنكُمْ فَإِنَّهُ مُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهَ دِى ٱلْقَوْمَ ﴾ [المائدة: ٥١].

التاسع: من اعتقد أن بعض الناس يسعه الخَرُوج عن شريعة محمد على فهو كافر، لقول تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

العاشر: الإعراض عن دين الله لا يتعلمه ولا يعمل به والدليل قوله تعلمان (وَمَنَ أَظُلَمُ مِمَّنَ ذُكِرَبِاً يَكِ رَبِّهِ عَلَى أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢].

ولا فرق في جميع هذه النواقض بين الهازل والجاد والخائف إلا المكره، وبما أنها من أعظم ما يكون خطراً وأكثر ما يكون وقوعاً، فينبغي للمسلم أن يحذرها ويخاف منها على نفسه، نعوذ بالله من موجبات غضبه، واليم عقابه، وصلى الله على خير خلقه وعلى آله وصحبه وسلم (۱).

لقد جمعت هذه النواقض على وجازتها كثيراً من الـمُكفِّرات التي يقع فيها كثر من الناس، وهي متنوعة، وإن اختلفت مسمياتها وأنواعها، فهي تندرج تحت واحد من هذه النواقض التي جمعها وأوجزها الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى، وقد شرحها بعض العلماء المعاصرين واهتموا بضبطها (٢).

 <sup>(</sup>۱) راجع هذه النواقض: فتاوى الأئمة النجدية (۳/ ۱۸۸ – ۱۹۰). التبيان شـرح نـواقض الإسـلام – عقيدة الموحدين (٤٥٦ – ٤٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك التبيان شرح نواقض الإسلام، سليمان بن ناصر العلوان. العقيدة الصحيحة لسماحة الشيخ عبد العزيز بن باز. الولاء والبراء لمحمد سعيد القحطاني.

## نواقض الإيمان في توحيد الألوهيــة

#### تمهيد:

كتب علماء الدعوة رحمهم الله رسائل وكتب مستقلة مفصلة فيما ينقض توحيد العبادة، ويصير به المسلم مرتداً في هذا الباب، واعتنوا بهذا الموضوع عناية تامة، لأن كثيراً من مناوئيهم في عصرهم كانوا ينكرون أن تكون هذه الأعمال من المكفرات، وحصروا المكفرات في جحود الخالق، أو جحد البعث، أو الرسالة، وما أشبه ذلك، وقد نشأ الخلل عند هؤلاء من سوء فهمهم لحقيقة التوحيد، فالتوحيد عند أكابر علمائهم، هو توحيد الربوبية الذي أقر به الكفار، وليس عند الكثير من هؤلاء علم بتوحيد الألوهية.

### تعريف الشرك عند علماء الدعوة:

وقد عرّف علماء الدعوة الشرك الأكبر بعدة تعريفات نأخذ أوجزها:

- ا. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن آل السيخ: قال رحمه الله: «الشرك قد عرفه النبي ﷺ بتعريف جامع كما في حديث ابن مسعود ﷺ أنه قال: يا رسول الله أي الذنب أعظم، قال: أن تجعل لله ندًا، وهو خلقك، والند المثيل والشبيه، فمن صرف شيئاً من العبادات لغير الله فقد أشرك به شركاً يبطل التوحيد وينافيه»(١).
- ٢. قال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي: «إن حد الشرك الأكبر وتفسيره الذي جمع أنواعه وأفراده، أن يُصرف نوع أو فرد من أفراد العبادة لغير الله، فكل اعتقاد أو قول أو عمل يثبت أنه مأمور به من الشارع فصرفه لله وحده وتوحيده وإخلاص، وصرفه لغير الله شرك وكفر، فعليك بهذا

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٢/ ٥٣).

الضابط للشرك الأكبر الذي لا يشذ عنه شيء "(١).

- ٣. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «الـشرك جعـل شـريك لله تعالى فيما يستحقه، ويختص به من العبادة الباطنة، والظاهرة كالحب والخضوع والتعظيم والخوف والرجاء والإنابة والتوكل والنسك والطاعة ونحو ذلك من العبادات. فمن أشرك مع الله غيره في شيء من ذلك، فهـو مشرك بربه قد عدل به سواه وجعل له نداً من خلقه، ولا يشترط في ذلك أن يعتقد شركه في الربوبية، أو استقلالاً بشيء منها» (٢).
- ٤. قال بعض علماء نجد: «وكل من دعا من دون الله، فيما لا يقدر عليه إلا الله، فقد أشرك، لأن الدعاء اعتراف بالعبودية، فبدعائه له صيره إلهاً»(٣).
- ٥. قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: «فالشرك: صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله، كالدعاء والذبح والنذر، والاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله» (٤).

<sup>(</sup>١) القول السديد، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٢/ ٢٠٥). فتاوى الأئمة النجدية (٢/ ٩).

<sup>(</sup>٣) مجموعة الرسائل والمسائل (٥/ ٦٦٨).

<sup>(</sup>٤) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد (٤٣).

## من أنواع الشرك الذي يكفر به المعين عند علماء الدعوة:

#### دعاء غير الله تعالى:

الدعاء هو العبادة، فمن صرف الدعاء لغير الله تعالى فقد أشرك بالله تعالى، فمن دعا نبياً أو ولياً أو صالحاً أو ملكاً فقد أشرك بالله الشرك الأكبر المخرج من الملة.

١. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب مبيناً أهمية توحيد الألوهية: «توحيد الألوهية هو الذي وقع فيه النزاع في قديم الدهر وحديثه، وهو توحيد الله بأفعال العباد كالدعاء والرجاء والخوف والخشية والاستغاثة والاستعاذة والحبة والإنابة والنذر والذبح والرغبة والرهبة والخشوع والتذلل والتعظيم» (١).

ويدخل في معنى الدعاء، الاستغاثة والاستعانة وطلب النفع أو دفع الـضر من غير الله سبحانه وتعالى فيما لا يقدر عليه إلاّ الله.

- ٢. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «ومن أنواع العبادة الدعاء، كما كان المؤمنون يدعون الله ليلاً ونهاراً في الشدة والرخاء، ولا يشك أحد أن هذا من أنواع العبادة فتفكر رحمك الله فيما حدث من الناس اليوم من دعاء غير الله في الشدة والرخاء، فهذا تلحقه الشدة في البر والبحر، ويستغيث بعبد القادر أو شمسان أو نبي من الأنبياء، أو ولي من الأولياء أن ينجيه من الشدة» (٢).
- ٣. قال الشيخ أبو بطين النجدي: «فمن صرف لغير الله شيئاً من أنواع العبادة فقد عبد ذلك الغير، واتخذه إلها وأشركه مع الله في خالص حقه، وإن فر من تسمية فعله ذلك تأليها وعبادة، وشركا، ومعلوم عند كل عاقل أن

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٢/ ٥٤).

- حقائق الأشياء لا تتغير بتغير أسمائها»(١١).
- قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب معلقاً على قول شيخ الإسلام رحمه الله قال فيه: «فمن جعل الملائكة والأنبياء وسائط يدعوهم ويتوكل عليهم، ويسألهم جلب النفع ودفع المضار، مشل أن يسألهم غفران الذنوب وهداية القلوب وتفريج الكروب، وسد الفاقات، فهو كافر بإجماع المسلمين» (٢).
- ٥. قال الشيخ سليمان معلقاً: «وهو إجماع صحيح معلوم بالضرورة من الدين، وقد نص العلماء من أهل المذاهب الأربعة، وغيرهم في باب (حكم المرتد) على أنَّ من أشرك بالله فهو كافر، أي عبد مع الله غيره، بنوع من أنواع العبادة» (٣).

قال الشيخ حمد بن ناصر بن معمر من علماء الدعوة: «لا نعلم نوعاً من أنواع الكفر والردة ورد فيه من النصوص، مثل ما ورد في دعاء غير الله بالنهي عنه والتحذير من فعله والوعيد عليه (٤).

- 7. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «اعلم أنَّ المشركين الذين قاتلهم رسول الله على صفة شركهم أنهم يدعون الله، ويدعون معه الأصنام والصالحين مثل عيسى وأمه والملائكة، يقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله، وهم يقرون أن الله هو النافع الضار المدبر»(٥).
- ٧. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «كلّ من دعا نبياً من دون الله، فقـ د

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٢/ ١٤٣).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱/ ۱۲٤).

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد (٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) مجموع الرسائل النجدية (٤/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) فتاوى الأثمة النجدية (٢/ ١٣١).

- اتخذه إلها، وضاهى النصارى في شركهم، وضاهى اليهود في تفريطهم "(١).
- ٨. قال الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «فمن دعا غير الله من ميت أو غائب أو استغاث به، فهو مشرك كافر، وإن لم يقصد إلا مجرد التقرب إلى الله وطلب الشفاعة عنده»(٢).
- ٩. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: «فكلّ من اتخذ من دون الله نـدًا يـدعوه من دون الله ويرغب إليه ويرجوه لما يؤمّله من قضاء حاجاته وتفريج كرباته كحال عُبّاد القبور والطواغيت والأصنام، فـلا بـد أن يعظموهم ويجبوهم لـذلك، فـإنهم أحبوهم مع الله، وإن كـانوا يجبون الله تعـالى، ويقولون لا إله إلا الله ويصلون ويصومون، فقد أشركوا بالله في الحبة» (٣).
- ١٠قال الشيخ حمد بن ناصر بن معمر: «من صرف الدعاء لغير الله، فقد أشرك في الدين الذي أمر الله بإخلاصه، وفي العبادة التي أمر الله بها» (٤).

<sup>(</sup>١) السابق (٢/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١/ ٥٨). فتاوى الأثمة النجية (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الأثمة النجية (٣/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٤) السابق (٢/ ٣٢٩).

# المكفرات العملية في التوحيد عند علماء الدعوة النجدية

سبق الحديث عن ضابط الشرك الأكبر، وعرفنا أنَّ الشرك الأكبر تقديم نوع من أنواع العبادة لغير الله تعالى، وأن من صرف نوعاً من أنواع العبادة لغير الله فقد أشرك بالله في الألوهية.

وعلى هذا فمن قدم عبادة عملية لغير الله تعالى، كالذبح لغير الله والنذر لغير الله والسجود والركوع لغير الله تعالى، فقد أشرك بالله الشرك الأكبر، وقد أفاض علماء الدعوة في الحديث عن أنواع الشرك العملي الناقض للتوحيد في كتبهم، واستشهدوا له بالنصوص من القرآن والسنة على أنه شرك أكبر خرج من الملة، وذلك لأن بعض علماء عصرهم اعترض عليهم في تسمية هذه الأمور شركا وبعضهم اعتبرها من باب الشرك الأصغر، ورد على علماء الدعوة في اعتبارهم هذه الأمور من الشرك الأكبر، ومنشأ غلط هؤلاء بسبب عدم فهمهم للضابط الذي يفرق بين الشرك الأكبر، والأصغر، فما كان من باب تقديم العبادة لغير الله فهو من الشرك الأكبر.

ونقطف ما تيسر من نصوص علماء الدعوة في هذا الموضوع بما يتناسب مع المقام، ومن أراد التفصيل فليراجع كتبهم في ذلك.

# ١. الذبح والنذر لغير الله شرك أكبر:

الذبح لغير الله تعالى، كالذبح للأصنام والأولياء والـصالحين شــرك أكــبر يخرج صاحبه من الملة.

 <sup>(</sup>١) راجع أقوال هـؤلاء والـرد علـيهم في (دعـاوى المنـاوئين لـدعوة الـشيخ محمـد بـن عبـد الوهـاب).
 وراجع الرد على هذه الشبهة، مجموع مؤلفات الشئيخ [٥/ ٢٢٩]، ومنهاج التأسيس [٢٣٩-٢٤٩].

وقد استدلَّ علماء الدعوة على أنَّ الذبح لغير الله تعالى شرك بقول تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَمَعَيَاى وَمَمَاقِ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ عَلَيْ لَا شَرِيكَ لَهُ, وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا اللّهَ اللّهِ وَبِهَ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقُولُ لَهُ تَعَالَى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَدُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]. وقول قاد تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَدُ ﴾ [الكوثر: ٢].

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن قوله باب (ما جاء في الـذبح لغـير الله): «من الوعيد وأنه شرك بالله»(١).

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن شارحاً الآية الأولى: «فإن الله أمرهم أن يخلصوا جميع أنواع العبادة له دون سواه، فإذا تقربوا إلى غير الله بالذبح أو غيره من أنواع العبادة، فقد جعلوا لله شريكاً في عبادته، وهو ظاهر في قوله (لَاشَريكَ لَهُ)»(٢).

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمه الله: «وكل قربة فهي عبادة فإذا ذبح الإنسان شيئاً لغير الله تعظيماً له، وتقرباً إليه كما يتقرب بذلك ويعظم ربه، كان مشركاً بالله على الله على الله على المشرك الجنة ومأواه النار»(٣).

وكذلك من الشرك الأكبر النذر لغير الله تعالى، لأنه شرك في العبادة وقد بوب الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب (باب من الشرك النذر لغير الله تعالى) قال الشارح أي لكونه عبادة يجب الوفاء به إذا نذره لله، فيكون النذر لغير الله تعالى شركاً في العبادة»(٤).

قال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ في شرحه على كتاب التوحيد: «أي أنه (النذر) من العبادة، فيكون صرفه لغير الله شركاً..، فإذا نـذر المخلـوق

<sup>(</sup>١) فتح الجيد (١٥٥) ط الرئاسة العامة للبحوث والإفتاء.

<sup>(</sup>٢) السابق (١٥٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى ابن عثيمين (٢/ ١٤٨). راجع الجامع لشروح كتاب التوحيد (٣/ ٢٦/١).

<sup>(</sup>٤) فتح المجيد (١٧١).

تقرباً إليه، ليشفع له عند الله ويكشف ضره، ونحو ذلك، فقـد أشـرك في عبـادة الله تعالى غيره ضرورة، كما أنَّ من صلى لله وصلى لغيره فقد أشرك کذلك»<sup>(۱)</sup>.

قال الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب في مسائل كتب التوحيد: «المسألة الثانية من مسائل الباب إذا ثبت كونه (النذر) عبادة فصرفه لغير الله شرك» (٢٠٠٠).

وقد أفاض علماء الدعوة في بيان أن النذر لغير الله تعالى من الشرك الأكبر المخرج من الملة إذا كان على جهة التقرب والتعظيم كنذر عُبَّاد القبـور لقبورهم وأوليائهم الصالحين بزعم سؤالهم الشفاعة والقربي إلى الله (٣).

وقد لبس بعض الملبسين من المناوئين لعلماء الـدعوة، وزعمـوا أن النـذر لغير الله تعالى من الشرك الأصغر، وكتب الشيخ محمد بن عبد الوهــاب جوابــأ في ذلك في الرد على ابن سحيم أوضح فيه أن: «المذكور لا يفهم دلالة الألفاظ الشرعية، وهو جاهل مُلَـبِّس، وأن لفـظ التحـريم يـذكر في القـرآن في معرض الـشرك وغـيره، كقولـه تعـالى: ﴿ قُلْ تَعَـالُوَا أَتَلُ مَاحَرَّمَ رَبُّكُمُ ﴾ [الأنعـام: ١٥١]، وقولــه تعــالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَاحَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَاحِشَ مَاظَهَرَمِنْهَاوَمَا بَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]»(٤).

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد (١٦٩)، ط المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) فتح المجيد (١٧٤).

<sup>(</sup>٣) راجع أقوال علماء الدعوة (مغني المريد) [٣/ ١١٩ - ١٢٥).

<sup>(</sup>٤) راجع ملخص الشبهة والرد عليها، مجموع مؤلفات الشيخ (٥/ ٢٢٩). ومنهاج التأسيس (٢٣٩-٢٤٥).

# ٢. من الشرك الأكبر الذي يكفر صاحبه السجود لغير الله تعالى على وجه العبادة وكذلك الركوع لغير الله تعالى وأدلة القرآن صريحة في ذلك:

وكذلك الطواف بالقبور والقباب والمشاهد على جهة التعظيم لها فهذا أيضاً من الشرك الأكبر، لقول تعالى: ﴿وَلْـيَطُّوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِـيقِ﴾ [الحج: ٢٩].

قال شيخ الإسلام رحمه الله: «ليس مكان يطاف به كما يطاف بالكعبة، فمن اتخذ الصخرة اليوم قبلة يصلي إليها، فهو كافر مرتد يستتاب، فإن تاب وإلا تُتِل، مع أنها كانت قبلة لكن نُسِخ ذلك، فكيف بمن يتخذها مكاناً يطاف به كما يطاف بالكعبة»(١).

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «والعبادة أنواعٌ كثيرة لكني أمثّلها بأنواع ظاهرة لا تنكر، من ذلك السجود، فلا يجوز لعبد أن يضع وجهه على الأرض ساجداً إلاّ لله وحده، لا لملك مقرب، ولا لنبي مرسل (٢٠٠٠).

وعلى هذا فمن قدَّم نوعاً من أنواع العبادة لغير الله فهو مشرك الشرك الأكبر سماها تعظيماً أو قرباناً أو شفاعة، فتغير الاسم لا يغير حقيقة المسمى، قال الشيخ أبو بطين: «من جعل شيئاً من العبادة لغير الله، فقد عبده واتخذه ألها، وإن فرَّ من تسميته إلهاً معبوداً، فتغير الاسم لا يغير حقيقة المسمى، ولا يزيل حكمه»(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۷/ ۱۰).

<sup>(</sup>٢) الدر السنية (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) الانتصار (٣٣).

# الفصل الثاني الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة

## ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. الحاكم بغير ما أنزل الله من رؤوس الطواغيت عند علماء الدعوة.
- ٣. الصور المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة.
- ٤. أقوال علماء الدعوة في الحالات المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزلا لله.
  - ٥. الخلاصة مِمّا سبق.

# الفصل الثاني

# الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة

من القضايا ذات الاهتمام الكبير قضية الحكم بغير ما أنزل الله، وتحكيم غير الشريعة الإسلامية في شؤون الحياة، ولما كانت هذه القضية محل اهتمام علماء المسلمين القدامي والمعاصرين، لذلك فإننا سنفرد لها مبحثاً خاصاً ننقل فيه أقوال أهل العلم في هذه المسألة.

والذي جعلنا نفرد هذه القضية بمبحث خاص أسباب منها:

- ١. سيطرة القوانين الوضعية على أغلب ديار المسلمين، وتحكيمها في جميع شؤون الحياة من اقتصاد وسياسة واجتماع، وحدود، وتعازير، بل في شؤون الأسرة والحياة الاجتماعية، وهذه السيطرة لم تتم بين عشية وضحاها، بل تمت بمكر، وتدبير منذ ضعف الدولة العثمانية، وإدخالها بعض الترتيبات الغربية في شؤون الدولة الإسلامية إلى أن سقطت الدولة العثمانية، وتم تنحية الشريعة عن بلاد المسلمين، وإحلال القوانين الوضعية محل القوانين الشرعية، وإلغاء القضاء الشرعي، وإبداله بالقضاء الوضعي، وفتح جامعات تدرس القوانين الوضعية والدساتير البشرية وتخرّج دهاقنة القوانين ومنظريه، وليس المجال مجال تفصيل هذا(١).
- ٢. تشدق الكثير من العلمانيين في بلاد المسلمين بأنَّ الشريعة لم تعد تلبي مقتضيات العصر، وأنَّه ينبغي أن تُنحى عن الحكم والحياة، ولا بد أن

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك: ١. الشريعة الإلهية.

٢. الانحرافات العقدية.

٣. واقعنا المعاصر.

٤. مذاهب فكرية معاصرة.

٥. الدولة العثمانية والغزو الفكري. ٦. الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر.

حصوتنا مهددة من داخالها.

٧. تحطيم الصنم العلماني.

تُستُبْدُل بقوانين أكثر مرونة تناسب روح العصر، وأنّها لا تصلح الحياة في المجتمعات الإسلامية إلاّ بالتخلص من سلطة الدين كما فعلت أوروبا، وثارت على سلطة رجال الكنيسة ورجال الدين، وطعن بعضهم في الأحكام الشرعية ووصفها بالجمود والرجعية والظلم، وعدم إنصافها للمرأة بل تعدى الأمر إلى الطعن في أحكام الزواج والطلاق، وأحكام المواريث، ولا شك أن هذه ردة باتفاق أهل العلم (۱).

- ٣. التباس هذه القضية الخطيرة في أذهان الكثيرين عمن كتب فيها، واحتدام الجدل. هل الحكم بغير ما أنزلا لله وتنحية الشريعة عن شؤون الحياة من الأمور المكفّرة، أم لا؟ قد تعدى البعض فوصف من يعتبر تحكيم القوانين الوضعية في شؤون الحياة من المكفّرات بأنه من الخوارج، وزعموا أن تحكيم القوانين الوضعية في جميع صوره من الكفر الأصغر، وأنَّ الحاكم بغير الشريعة لا يكفر ما لم يكن جاحداً أو مستحلاً، وقد رد أهل العلم بحمد الله على هذه الطائفة وبينوا بطلان أقاويلهم (٢).
- ٤. بيان أنَّ الحكم بما أنزل الله له ارتباط بتوحيد الألوهية، وأنَّ هذه القضية لها ارتباط بتوحيد الطاعة والاتباع، فمن حكّم الشريعة، فقد أطاع الله، ومن نحى الشريعة، فقد أشرك بالله، فالشرك في حكمه كالشرك في عبادته سواءً بسواء.
- ه. بيان الصورة المكفرة في هذه القضية، ومناط الكفر فيها، وهذا موضوع بحثنا، وبيان الصورة غير المكفرة للتفريق بين هذه وتلك، حتى لا يقع الالتباس.

 <sup>(</sup>۱) راجع دعاوى العلمانية (العلمانية) محمد شاكر الشريف. العلمانية، سفر الحوالي. تحكيم الـشريعة ودعاوى العلمانية – واقعنا المعاصر.

 <sup>(</sup>۲) راجع رد اللجنة الدائمة في كتاب التحذير من الإرجاء، ط عالم الفوائد. وراجع رفع اللائمة عن اللجنة اللائمة، بتقديم عدد من المشايخ.

7. أفردنا مبحثاً خاصًا لعلماء الدعوة النجدية المباركة، لأن بعض الناس توهم أنَّ جُلَّ اهتمام علماء الدعوة كان في بيان شرك عُبَّاد القبور من الأولياء والصالحين، ولم يكن لهم اهتمام بهذه القضية الهامة، والحق أنَّ علماء الدعوة كانوا على منهج مبارك متوازن عالجوا فيه هذه القضية وأوضحوا ارتباطها بالتوحيد، وارتباطها بالشرك، وذكروا أن من رؤوس الطواغيت الحاكم الذي يحكم بغير ما أنزل الله، وذكروا أن الطواغيت على نوعين، طاغوت حكم، وطاغوت عبادة، وعقدوا في كتبهم أبواب مستقلة وفتاوى ورسائل هامة في هذا الموضوع، وليس كما زعم بعض المعاصرين أن اهتمامهم انحصر في الإنكار على شرك الأموات، وأهملوا شرك الأحياء، فهذا من الافتراء عليهم، وقصر نظر ممن قال هذا في شأنهم.

٧. من الأسباب الهامة، كثرة الدعاوى المعاصرة التي تنادي بالتلفيق بين الإسلام وغيره من المناهج البشرية، والالتقاء معهم في منتصف الطريق، أو تحكيم الشريعة في أجزاء من شؤون الحياة، ورفض الجزء الآخر، والحق أنَّ هذه دعاوى خطيرة، إذ أنها تفتح باباً من أبواب الشركان مغلقاً، فالمشريعة شيء والعلمنة شيء آخر، قال تعالى: فالمشريعة شيء والعلمنة شيء آخر، قال تعالى: ﴿أَفَتُوْمِئُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئْنِ وَتَكَفُّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ [البقرة: ٨٥]، ولا شك أن التلبيس الذي يقع من البعض بدعوى الالتقاء بين الديمقراطية والإسلام، وذكر بعضهم أنَّ الديمقراطية روح الشورى في الإسلام، وأنه يكن أن يحكم الإسلام في جزء منه دون الآخر، وهذه الدعوة هي من الخطورة بمكان، إذ أنها ثلبس على العامة من المسلمين في هذه القضية الخطيرة أمر دينهم.

## أقوال علماء الدعوة في قضيّة الحكم بغير ما أنزل الله:

لقد اعتنى علماء الدعوة عناية تامة بهذه القضية الخطيرة، ولذلك سننقل عنهم ما تيسر لنا من أقوالهم، ثم ننقل أقوال علماء الأمة في هذا الموضوع.

# ١. الحاكم بغير ما أنزل الله من رؤوس الطواغيت عند علماء الدعوة:

لقد أفاض علماء الدعوة رحمهم الله في بيان أن الحاكم الذي يحكم بغير ما أنزل الله من رؤوس الطواغيت الذي يجب أن يُكْفَر به، وأنَّ الكفر به شـرط من شروط الإيمان، ولم يقصروا تعريف الطاغوت على الأصنام والأوثان:

الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «اعلم رحمك الله أن أول ما فرض الله على ابن آدم الكفر بالطاغوت، والإيمان بالله، والدليل قول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِ كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

فأما صفة الكفر بالطاغوت: أن تعتقد بطلان عبادة غير الله، وتتركها، وتبغضها، وتُكفّر أهلها، وتعاديهم. والطاغوت عام، فكل ما عُبد من دون الله، ورضي بالعبادة من معبود أو متبوع أو مطاع في غير طاعة الله ورسوله فهو طاغوت، والطواغيت كثيرة، ورؤوسهم خمسة، ثم ذكر رحمه الله الطواغيت ومنها:

الثاني: الحاكم الجائر المغير لأحكام الله تعالى، والدليل قوله تعالى: (أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْ إِلَى اللَّهُ عُرُونَ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ عَو يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠].

الثالث: الذي يحكم بغير ما أنزل الله، والدليل قوله تعمالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُمُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤].

واعلم أن الإنسان ما يصير مؤمناً إلا بالكفر بالطاغوت، والدليل قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوقَ ٱلْوُثْقَى ﴾ (١) [البقرة: ٢٥٦].

ويتضح من كلام الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله اعتبار من يجكم بغير ما أنزل طاغوتاً في صورتين:

- ١) الحاكم المبَدِّل الذي يشرع تشريعات ما أنزا، الله بها من سلطان.
- ٢) الحاكم الذي يحكم بغير ما أنزل الله فقط، ولم يقع منه التبديل والتغيير، وهذا يرد على ما زعم أنه لا يكفر إلا المبدل فقط، بخلاف الحاكم بغير ما أنزل الله، فإنه لا يكفر (٢).
- Y. قال الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين النجدي، بعد أن نقل أقوال أهل العلم من السلف في تعريف الطاغوت، وأنَّه يدخل فيه من حكم بغير ما أنزل الله أو تحاكم إليه، وقد نقل ذلك عن الحافظ ابن كثير وعن بعض السلف، قال رحمه الله تعالى: «فتحصل من مجموع كلامهم رحمهم الله تعالى أن اسم الطاغوت يشمل كل معبود من دون الله، ويشمل كل رأس في الضلال يدعو إلى الباطل، ويُحسنه، ويشمل أيضاً كل ما نصبه الناس للحكم بينهم بأحكام الجاهلية المضادة لحكم الله ورسوله»(٣).
- ٣. قال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ، بعد أن نقل تعريف السلف للطاغوت: «قال مجاهد الطاغوت: الشيطان في صورة الإنسان يتحاكمون إليه، وهو صاحب أمرهم قلت: وهو صحيح، لكن لا بد فيه من استثناء

<sup>(</sup>۱) راجع مجموعة التوحيـد (۳۲۹-۳۳۹). الـدرر الـسنية (۱/۱۲۱-۱۶۳). الفتــاوى النجديــة (۱/۳۶۳–۳۳۲).

<sup>(</sup>٢) فائدة: قال الشيخ صالح الفوزان معلقاً على رقم (٢): «حكمه بذلك هو التبديل».

<sup>(</sup>٣) مجموعة التوحيد (٤٩٨-٥٠٠). الفتاوى النجدية (١/ ٣٢٦-٣٢٧).

من لا يرضى بعبادته»(١).

٤. قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، رابطاً قضية الحكم بغير ما أنزل الله بالتوحيد، ومتابعة الرسول ﷺ، وأنها مـن لـوازم التوحيد وواجباته، وأنَّ من حكَّم غير الله، فقد حكَّـم الطـاغوت في كــلام بديع متناسق ننقله لأهميته: «ولما كان التوحيد الذي هو معنى شهادة أن لا إله إلاَّ الله مشتملاً على الإيمان بالرسول ﷺ مستلزماً لـه، وذلـك هـو الشهادتان، ولهذا جعلها النبي ﷺ ركناً واحداً في قوله: (بُني الإسلام على خمس) . . . الحديث، نبه في هذا الباب على ما تضمنه التوحيد، واستلزمه من تحكيم الرسول في موارد النزاع، إذ هذا هو مقتضى شهادة أن لا إله إِلاَّ الله، ولازمها الذي لا بد منه لكل مؤمن فإن مـن عـرف أن لا إلـه إلاَّ الله فلا بد من الانقياد لحكم الله والتسليم لأمره الذي جاء من عنده على يد رسوله محمد ﷺ، فمن شهد أن لا إله إلاّ الله، ثم عـدل إلى تحكـيم غـير الرسول ﷺ في موارد النزاع، فقد كذب في شهادته، وإن شئت قلت: لما كان التوحيد مبنياً على الـشهادتين، إذ لا تنفـك إحـداهما عـن الأخـري لتلازمها، وكان ما تقدم من هذا الكتاب في معنى شهادة أن لا إلـه إلاّ الله التي تتضمن حق الله على عباده نبه في هذا الباب على معنى شهادة أن محمداً رسول الله التي تتضمن حق الرسول، فإنَّها تتضمن أنه عبدٌ لا يُعْبَدُ، ورسول الله صادق لا يكذب، بل يُطَاع ويُتَّبَع لأنه المبلِّخ عن الله تعالى، فله عليه الصلاة والسلام منصب الرسالة والتبليغ، والحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه إذ هو لا يحكم إلا بحكم الله، وأنَّ من لوازم ذلك متابعته، وتحكيمه في أمور النزاع، وترك التحاكم إلى غيره كالمنافقين الـذين يدُّعون الإيمان بـه، ويتحاكمون إلى غـيره، وبهـذا يتحقـق العبـد بكمـال

العزيز الحميد (ص ٣٣-٣٤).

التوحيد وكمال المتابعة، وذلك هو كمال سعادته، وهو معنى الشهادتين، إذا تبين هذا فمعنى الآية الـمُتَرجَم لها، أنَّ الله تبارك وتعالى أنكر على من يدَّعي الإيمان بما أنزل الله وهو مع ذلك يريد أن يتحاكم في فصل الخصومات إلى غير كتاب الله وسنة رسوله، كما ذكر المصنف في سبب نزولها. قال ابن القيم: «الطاغوت: كلّ ما تعدَّى حدَّه من الطغيان، وهـو مجاوزة الحد، فكل من تحاكم إليه المتنازعون غير كتـاب الله وسـنة رسـوله فهو طاغوت، إذ قد تعدى به حده، ومن هذا كلّ من عبـد شـيئاً مـن دون الله، فإنما عَبَد الطاغوت، وجاوز بمعبوده حده، فأعطاه العبادة التي لا تنبغي له، كما أنَّ من دعـا إلى تحكـيم غـير الله ورسـوله ﷺ، فقــد دعــا إلى تحكيم الطاغوت». قال ابن كثير: «والآية ذامة لمن عدل عن الكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل، وهو المراد بالطاغوت»، هاهنا قال الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب: «وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ أُمِرُ وَا أَن يَكُفُرُوا بِهِ ﴾ [النساء: ٦٠]، دليل على أن التحاكم إلى الطاغوت مناف للإيمان مضاد له، فلا يصح الإيمان إلا بالكفر بـه، وتـرك التحاكم إليه، فمن لم يكفر بالطاغوت، لم يؤمن بالله»(١).

من هذا الكلام والتفصيل للشيخ سليمان شارح كتاب التوحيد، يتضح لنا أهمية قضية الحكم بما أنزل الله وارتباطها بالتوحيد، وأنها من لوازمه، وأن من حكَّم الشريعة، فقد حقق توحيد المتابعة الذي هو الشطر الثاني من الشهادتين، ومن تحاكم إلى الطاغوت، فقد عبد غير الله تعالى بتحكيمه غيره، وإن ادعى الإيمان والإسلام، وأنه لا يصح الإيمان إلا بترك التحاكم إلى الطاغوت والكفر به (٢).

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد (٤٩٢-٤٩٤). وراجع أعلام الموقعين لابن القيم (١/ ٥٠).

 <sup>(</sup>۲) راجع ارتباط الحكم بغير ما أنزل الله بالعقيدة كتاب حد الإسلام. وكتاب الحكم بغير ما أنزل الله، للدكتور عبد الرحمن المحمود (۲۱-٤٥). عمدة التفسير، أحمد شاكر (٤/ ١٧٤). حول تطبيق الشريعة غيرها كثير.

- ٥. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن في شرح كتاب التوحيد بعد أن أفاض في شرح معنى الطاغوت وأنه يدخل فيه حكم الحاكم بغير ما أنزل الله: «فكل من حاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله، فقد حاكم إلى الطاغوت الذي أمر الله عباده أن يكفروا به، فإنَّ التحاكم ليس إلا إلى كتاب الله وسنة رسوله هي ومن كان يحكم بهما، فمن تحاكم إلى غيرهما، فقد تجاوز به حده، وخرج عما شرعه الله ورسوله، وأنزله منزلة لا يستحقها»(١).

بيسه عرام ديجيدو، في العسم عرب ما الله به رسوله بأن حكم بين الناس بغير النساء: ٦٥]، فمن خالف ما أمر الله به رسوله بأن حكم بين الناس بغير ما أنزل، أو طلب ذلك اتباعاً لما يهواه ويريده فقد خلع ربقة الإسلام، والإيمان من عنقه، وإنْ زعم أنه مؤمن، فإن الله تعالى أنكر على من أراد ذلك وأكذبهم في زعمهم الإيمان لما في ضمن قوله (رَرَّعُمُونَ) من نفي إيمانهم فإن (رَرَّعُمُونَ) إنما يقال غالباً لمن ادَّعى دعوى هو فيها كاذب لمخالفت لم لموجبها، وعمله بما ينافيها يحقق هذا قوله: (ووَقَدُ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُ وَابِدِ) [النساء: ٦٠]، لأنَّ الكفر بالطاغوت ركن

<sup>(</sup>١) فتح الجيد (٤٢٩)، ط دار الإفتاء.

التوحيد كما في آية البقرة، فإن لم يحصل هذا الركن لم يكن موحداً"(''). وبهذا يُعلم أهمية هذه القضية وارتباطها بالتوحيد، وأنَّ الحكم بما أنزل الله شرط الإيمان بالله على كما ذكر الشيخ سليمان بن عبد الله، والشيخ عبد الرحمن بن حسن، وليست القضية كما تُصوَّر قضيّة خلاف في حكم الحاكم الذي يحكم بغير ما أنزل الله فلينتبه لذلك.

- ٧. قال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي في تنسيره: «كل من حكم بغير شرع الله، فهو طاغوت» (٢).
- ٨. قال الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله، رابطاً قضية الحكم بالتوحيد ومبيناً أن الحاكم الذي يحكم بغير ما أنزل الله يُسَمَّى طاغوتاً. قال رحمه الله: «والتحاكم إلى حكام الشرع الحاكمين بما يظهر لهم شرعاً ضروري لا غناء للمسلمين عنه، وهو دستور المسلمين وعقيدتهم، كما أنه مضمون شهادة أنَّ محمداً رسول الله، وقد أكمل الله لنا الدين أصولاً وفروعاً، وشرع في كتابه على لسان رسوله على ما فيه الكفاية لفصل الخصومات، والقيام بمصالح عباده وجميع منافعهم، وذلك هو الخير كله، وهو أحسن مآلاً وعاقبة من غيره.

فجميع ما تنازع فيه المسلمون يجب رده إلى الحاكمين بشرع الله كما قال الله سبحانه: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِ شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَاكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

ولا يجوز استبدال الشريعة الإلهية بالقوانين الوضعية التي ما أنـزل الله بها مـن سلطان، وإسناد مثل هذه المشاكل إلى أهل القـوانين مـن إسـناد الأمـر إلى غـير أهله، لأنه من التحاكم إلى الطاغوت الذي أمـر الله بـالكفر بـه في قولـه تعـالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّذِينَ يَرْغُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَاۤ أُنزِلَ مِن قَبَـلِكَ يُرِيدُونَ

<sup>(</sup>١) فتح المجيد (٣٠٠-٤٣١).

<sup>(</sup>۲) تفسر السعدي (۱/ ۳۲۳).

- أَن يَتَحَاكُمُوٓ أَإِلَى ٱلطَّلْغُوتِ ﴾ [النسا: ٦٠](١).
- ٩. قال الشيخ محمد بن إبراهيم: «الطاغوت مشتق من الطغيان وهو مجاوزه الحد فكل من حكم بغير ما جاء به الرسول شخ فقيد حكم بالطاغوت وحاكم إليه، وذلك أن من حق كل أحد أن يكون حاكماً بما جاء به النبي فقط لا بخلافه، كما أنَّ من حق كل أحد أن يحاكم إلى جاء به النبي، فمن حكم بخلافه، أو حاكم إلى خلافه، فقد طغى وجاوز حدَّه حكماً، أو تحكيماً، فصار بذلك طاغوتاً»(٢).
- ١. قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: «الطاغوت: هو كلّ ما خالف حكم الله تعالى ورسوله، فهو طغيان واعتداء على حكم من له الحكم ويرجع إليه الأمر كله وهو الله، قال تعالى: ﴿أَلَالَهُ ٱلْخَاتُقُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤] (٣).
- الم قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي بعد أن شرح معنى الطاغوت ونقل تعريف العلامة ابن القيم له قال: «وحاصله أن الطاغوت ثلاثة أنواع، طاغوت حكم، وطاغوت عبادة، وطاغوت طاعة ومتابعة، والمقصود في هذه الورقة طاغوت الحكم، فإن كثيراً من الطوائف المنتسبين إلى الإسلام، قد صاروا يتحاكمون إلى عادات آبائهم، ويسمون ذلك الحق شرع الرفاقة، كقولهم شرع عجمان، وشرع قحطان، وغير ذلك، وهذا هو الطاغوت بعينه الذي أمرنا الله باجتنابه، وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاجه، وابن كثير في تفسيره أنَّ من فعل ذلك فهو كافر بالله، زاد ابن كثير: يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله»(٤).

<sup>(</sup>۱) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (۱۲/ ۲۷٤).

<sup>(</sup>٢) رسالة تحكيم القوانين (٣-٤)، ط/ بدون دار نشر، الطبعة الثالثة، ١٤١١هـ.

<sup>(</sup>٣) فتاوى ابن عثيمين (١/ ٣٩)، ط دار الوطن.

<sup>(</sup>٤) فتاوى الأئمة النجدية (١/ ٣٣٧). الدرر السنية (١/ ٥٠٣-٥٠٠).

- الله عبود من دون الشيخ أبو بطين النجدي: «اسم الطاغوت يشمل كلّ معبود من دون الله وكل رأس في الضلالة يدعو إلى الباطل ويحسنه، ويشمل أيضاً كلّ من نصبه الناس للحكم بينهم بأحكام الجاهلية المضادة لحكم الله ورسوله، ويشمل أيضاً الكاهن، والساحر، وسدنة الأوثان»(١).
- 17. قال الشيخ عبد الرحمن السعدي في تفسيره: «يعجب الله تعالى عباده من حالة المنافقين: ﴿ اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمُ اَمَنُوا ﴾ [النساء: ٢٠] بما جاء به الرسول، وبما قبله ومع هذا ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّعْوَتِ ﴾ وهو كل من حكم بغير شرع الله فهو طاغوت. والحال أنهم فوقد أُمِن وَ الرّيان يكفّرُوا بِهِ ﴾ [النساء: ٢٠]، فكيف يجتمع هذا والإيمان؟ فإن الإيمان يقتضي الانقياد لشرع الله وتحكيمه في كل أمر من الأمور فمن زعم أنه مؤمن، واختار حكم الطاغوت على حكم الله فهو كاذب في ذلك، وهذا من إضلال الشيطان إياهم، ولهذا قال: ﴿ وَيُرِيدُ الشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمُ مَن الْحَق ﴾ وهذا من إلى الحق ﴿ الله المنافِق الله المناف الله الله المناف الله المناف المناف المناف الله المناف المناف المناف المناف الله المناف المناف المناف المناف المناف المناف الله المناف المناف الله المناف المن

## ١٤. سئلت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء:

س: ما معنى الطاغوت عموماً مع الإشارة إلى تفسير ابن كثير لآية النساء ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ النَّهَ الْمَدُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَى اللَّهِ النَّهُ مُ ءَامَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَى اللَّهُ مَا أُنْزِلَ إِلَى اللَّهُ مُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلَكُ لا يَعَدِدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلَكُ لا يَعَدِدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلَكُ لا يَعَدِدًا ﴾ [النساء: ٦٠].

المراد هنا توضيح أمرين:

الأوّل: ما معنى الطاغوت عموماً؟ وهل يدخل كما قال ابن كثير: طاغوت كلّ قوم من يتحاكمون إليه دون الله، لكي نصل إلى تفسير الحاكم

فتاوى الأئمة النجدية (١/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدى (۱/ ۳۱۲–۳۲۳).

والمتحاكمين إليه حال كونه لا يحكم بشرعه سبحانه.

الثاني: معنى قوله: (يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوّا) قال بعضهم الإرادة هنا لا يتحصل إلا بالباطن، ولا يعلم أحد به لذا فلا يحكم بكفر المتحاكم إلا بتوفر شرط العلم بالإرادة الباطنية، وهو غير حاصل، وقال بعضهم: الإرادة محمولة على المعنى الظاهر للاستدلال بحديث الرسول على بالرضا والمتابعة. أي ذلك صواب.

#### فأجابت اللجنة الدائمة:

أولاً: معنى الطاغوت العام هو: كلّ ما عُبد من دون الله مطلقاً تقرباً إليه بصلاة أو صيام أو نذر أو ذبيحة، أو لجوء إليه فيما هو من شأن الله لكشف ضر أو جلب نفع، أو تحكيماً له بدلاً من كتاب الله وسنة رسوله و في ونحو ذلك. المراد بالطاغوت في الآية: كلّ من عدل عن كتاب الله وسنته إلى التحاكم إلى نظم وقوانين وضعية، أو تقاليد وعادات متوارثة، أو رؤساء قبائل ليفصل بينهم بذلك، أو بما يراه زعيم الجماعة أو الكاهن، ومن ذلك يتبين أن النظم التي وضعت ليتحاكم إليها مضاهاة لتشريع الله داخلة في معنى الطاغوت.

ثانياً: المراد بالإرادة في قوله ( يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوّاً) ما صحبه فعل أو قرائن أو أمارات تدل على القصد والإرادة بدليل ما جاء في الآية التي بعدها ( وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْ زَلَ اللّهُ وَإِلَى الرّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾ ويدل ذلك أيضاً سبب النزول الذي ذكره ابن كثير وغيره في تفسير الآية، وكذلك المتابعة دليل الرضا، وبذلك يزول الإشكال القائل إن الإرادة أمر باطن فلا يحكم على المريد »(١).

١٥. سئلت اللجنة الدائمة: متى نفرد شخصاً باسمه وعينه على أنه طاغوت؟

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة (١/ ٨٧٣-٥٨٥).

فأجابت: «إذا دعا إلى الشرك، أو لعبادة نفسه، أو ادَّعى شيئاً من علم الغيب، أو حكم بغير ما أنزل الله متعمداً، ونحو ذلك، وقد قال ابن القيم رحمه الله: الطاغوت كلّ ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع»(١).

١٦.قال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي مبيناً ارتباط الحكم بمــا أنــزل الله بالتوحيد وتسمية الحاكم بغير ما أنزل الله طاغوتاً: «ووجه ما ذكره المصنف ظاهر، فإنَّ الرب والإله هـ و الـذي لـ ه الحكـم القـدري والحكـم الشرعي، والحكم الجزئي، هو الذي يؤله ويعبد وحده لا شريك له، ويطاع طاعة مطلقة، فلا يعصى بحيث تكون الطاعات كلها تبعـاً لطاعتـه، فإذا اتخذ العبد العلماء والأمراء على هذا الوجه، وجعل طاعتهم هي الأصل وطاعـة الله ورسـوله تبعـاً لهـا، فقـد اتخـذهم أربابـاً مـن دون الله يتألههم، ويحاكم إليهم، ويقدم حكمهم على حكم الله ورسوله، فهـذا هـو الكفر بعينه فإنَّ الحكم كله لله، كما أنَّ العبادة كلها لله، والواجب على كلّ أحدِ ألاّ يتخذ غير الله حكماً، أن يَـردُ مـا تنــازع فيــه النــاس إلى الله ورسوله، وبذلك يكون دين العبد كلـه لله، وتوحيـده خالـصاً لوجـه الله. وكل من حاكم إلى غير الله ورسوله، فقد حاكم إلى الطاغوت، وإنْ زعم أنه مؤمن، فهو كاذب، فالإيمان لا يصح، ولا يتم إلاّ بتحكيم الله ورسوله في أصول الدين، وفروعه، وفي كلّ الحقوق، كما ذكره المصنف في البـاب الأخير، فمن حاكم إلى غير الله ورسوله، فقد اتخذ ذلك ربًّا، وقـد حـاكم الطاغوت»(۲).

ويحسن أن ننقل بعض أقوال أهل العلم في تسمية الحاكم بغير ما أنـزل الله

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة (١/ ٨٨٥)، ط دار العاصمة.

<sup>(</sup>٢) القول السديد (١٣١-١٣٤)، ط البحوث العلمية والإفتاء. راجع نصوص علماء الـدعوة وغيرهـم في تسمية الحاكم بغير ما أنزل الله طاغوتاً (معنى المريد الجامع لشرح كتاب التوحيد) ٧/ ١٢٤٨-٢٤٩٠).

طاغوتاً:

الملكوت فعلوت من الملك، والرحموت، والرهبوت، والرغبوت فعلوت من الملكوت فعلوت من الملك، والرحموت، والرهبوت، والرغبوت فعلوت من الرحمة والرهبة والرغبة، والطغيان مجاوزة الحد، وهو الظلم والبغي، فالمعبود من دون الله إذا لم يكن كارها لذلك: طاغوت، ولهذا سمى النبي الأصنام طواغيت، كما في الحديث الصحيح: "ويتبع من يعبد الطواغيت»، والمطاع في معصية الله والمطاع في اتباع غير الهدى ودين الحق، سواءً كان مقبولاً خبره المخالف لكتاب الله، أو مطاعاً أمره المخالف لأمر الله، فهو طاغوت، ولهذا سمى الله من تحوكم إليه، حاكم بغير كتاب الله طاغوت». والشاهد منه (ولهذا سمى الله من تحوكم إليه من حاكم بغير كتاب الله طاغوت).

1۸. قال الحافظ ابن كثير في تفسير ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ ﴾ بعد أن ذكر أقوال أهل العلم في تفسير الآية وسبب نزولها: «والآية أعم من ذلك كله فإنَّها ذامة لمن عدل عن الكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل، وهو المراد بالطاغوت هاهنا، ولهذا قال: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى ٱلطَّعُوتِ ﴾ إلى آخه ها»(٢).

19. قال ابن جرير: «والصواب من القول عندي في الطواغيت أنه كلّ ذي طغيان على الله، فعبد من دونه، إما بقهر منه لمن عبده، وإما بطاعة ممن عبده له إنساناً كان ذلك المعبود، أو وثناً، أو صنماً، أو كان ما كان من شهرء» (٣).

· ٢. قال العلامة ابن القيم رحمه الله: «الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/۲۰۰–۲۰۱).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير (۲/ ۲۵۰)، ط المكتبة التوفيقية.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان، ٣/١٣.

معبود أو متبوع أو مطاع، فطاغوت كلّ قوم يتحاكمون إليه غير الله ورسوله، أو يعبدونه من دون الله، أو يتبعونه على غير بـصيرة مـن الله أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة لله.

فهذه طواغيت العالم إذا تأملتها، وتأملت أحوال الناس معها رأيت أكثرهم أعرض عن عبادة الله إلى عبادة الطاغوت، وعن طاعته، ومتابعة رسوله إلى طاعة الطاغوت، ومتابعته (١٠).

المتحاكمين إلى غير كتاب الله وسنة نبيه الله مينا أن السيطان اضلهم صداً المتحاكمين إلى غير كتاب الله وسنة نبيه الله مينا أن السيطان اضلهم ضلالا بعيداً عن الحق بقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ ﴾، وإشارة إلى أنه لا يـؤمن أحد حتى يكفر بالطاغوت، بقوله: ﴿ فَمَن يَكُفُر بِالطَّغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَد الشَّهُ مَا مَنْ الْمُحْوَةِ وَالُوثَقَى ﴾ "(١).

<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين (١/ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان (١/ ٢٤٨).

## الخلاصة مِمَّا سبق:

- 1. ارتباط الحكم بما أنزل الله بالتوحيد، وأنَّ من حكم بما أنزل الله، فقد أطاع الله وحده، ومن حكم بغير ما أنزل الله أو تحاكم إلى غيره، فقد نصب نفسه إلهاً ومشرعاً، وأشرك به شرك الطاعة والاتباع، نص على ذلك علماء الدعوة.
- ٢. تسمية الحاكم بغير ما أنزل طاغوتاً يجب الكفر به سواءً أكان الحاكم بغير ما أنزل الله مبدلاً مغيراً لحكم الله، أو محكماً لهذا التبديل، ولم يبدل بنفسه ذكر ذلك بالتفصيل علماء الدعوة، ونص على النوعين الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب، وقد نص غيرهم من أهل العلم على تسميته طاغوتاً.
- ٣. وجوب الكفر بالطاغوت الحاكم بغير ما أنـزل الله، لأنَّ ذلك مـن شـرط الإيمان بالله، وذلـك يكـون باعتقاد بطـلان أحكامـه، ورفـضها، ورفـض الاحتكام إليها في قليل أو كثير، نص على ذلك علماء الدعوة وغيرهم.
  - ٤. بيان نوعي الشرك وهما التحاكم إلى غير ما أنزل الله وعبادة غير الله تعالى.
- ٥. تسمية القانون والدستور، وشرع القبيلة، وعادات الآباء والأجداد التي يتحاكم إليها الناس طاغوتاً.

# الصور المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة

نتناول في هذا المبحث الحالات التي يكون فيها الحكم بغير ما أنـزل الله كفراً أكبراً، عند علماء الدعوة النجدية المباركة.

وقد قسَّم علماء الدعوة الحكم بغير ما أنزل إلى قسمين. كفر اعتقاد وكفر عمل، وممن فصل هذه القضية الشيخ محمد بن إبراهيم مفتي السعودية رحمه الله، ننقل تفصيله لهذه الحالات.

قال الشيخ محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ:

«ومن الممتنع أن يسمي الله سبحانه وتعالى الحاكم بغير ما أنزل الله كافراً، ولا يكون كافراً، بل هو كافرً مطلقاً إما كفر عمل، أو كفر اعتقاد.

وما جاء به عن ابن عباس رضي الله عنهما في تفسيره هذه الآية من رواية طاووس وغيره يدل على أن الحاكم بغير ما أنزل الله كافراً، إما كفر اعتقاد، ناقل عن الملة، أما الأوّل وهو كفر الاعتقاد فهو أنواع:

أحدها: أن يجحد الحاكم بغير ما أنزل الله أحقية حكم الله ورسوله، وهو معنى ما روي عن ابن عباس، واختاره ابن جرير، لإن ذلك جحود ما أنزل من الحكم الشرعي، وهذا ما لا نزاع فيه، بين أهل العلم، فإن من الأصول المتقررة المتفق عليها بينهم، أن من جحد أصلاً من أصول الدين، أو فرعاً مجمعاً عليه، أو أنكر حرفاً مِمّا جاء به الرسول على قطعياً، فإنه كافر الكفر الناقل عن الملة.

الثاني: أن لا يجحد الحاكم بغير ما أنزل كون حكم الله ورسوله حقاً، لكن اعتقد أن حكم غير الرسول أحسن من حكمه، وأتم وأشمل لما يجتاجه الناس عند التنازع، إما مطلقاً، أو بالنسبة لما استجد من الحوادث التي نشأت

من تطور الزمان، وتغير الأحوال، وهذا أيضاً لا ريب أنه كفر لتفضيله أحكام المخلوقين التي هي في محض زبالة الأذهان، وصرف حثالة الأفكار على حكم الحكيم الحميد.

الثالث: أن لا يعتقد كونه أحسن من حكم الله ورسوله، لكن اعتقد أنه مثله فهذا كالنوعين اللذين قبله، في كونه كافراً الكفر الناقل عن الملة لما يقتضيه ذلك من تسوية الخالق بالمخلوق، والمناقضة، والمعاندة لقوله ﷺ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مَنْ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

الرابع: أن لا يعتقد كون حكم الحاكم بغير ما أنـزل الله ممـاثلاً لحكـم الله ورسوله، فضلاً عن أن يعتقد كونه أحسن منه، لكـن اعتقـد جـواز الحكـم بمـا يخالف حكم الله ورسوله، فهذا كالذي قبلـه يـصدق عليـه مـا يـصدق عليـه، لاعتقاده جواز ما علم بالنصوص الصحيحة الصريحة القاطعة تحريمه.

الخامس: وهو أعظمها وأشملها وأظهرها معاندة للشرع، ومكابرة لأحكامه ومشاقة لله ورسوله، ومضاهاة بالحاكم الشرعية، إعداداً وإمداداً وإرصاداً وتأصيلاً وتفريعاً، وتشكيلاً وتنويعاً، وحكماً وإلزاماً، ومراجع ومستندات مرجعها كلها إلى كتاب الله وسنة رسوله ، فلهذه المحاكم مراجع وهي: القانون الملفق من شرائع شتى، وقوانين كثيرة، كالقانون الفرنسي والقانون الأمريكي، والقانون البريطاني، وغيرها من القوانين، ومن مذاهب بعض المبتدعين المنتسبين إلى الشريعة وغير ذلك.

فهذه المحاكم الآن في كثير من أمصار الإسلام مهيأة مكملة مفتوحة الأبواب والناس إليها أسراب إثر أسراب، يحكم حكامها بينهم بما يخالف الكتاب والسنة، من أحكام ذلك القانون، وتلزمهم به وتقرهم عليه، وتحتمه عليهم فأي كفر فوق هذا الكفر؟ وأي مناقضة للشهادة بأن محمداً رسول الله فوق هذه المناقضة؟

السادس: ما يحكم به كثير من رؤساء العشائر والقبائل من البوادي ونحوهم من حكايات آبائهم وأجدادهم، وعاداتهم التي يسمونها سلومهم، يتوارثون ذلك منهم ويحكمون به، ويحضُون على التحاكم إليه عند النزاع إبقاءً على أحكام الجاهلية، وإعراضاً، ورغبة عن حكم الله ورسوله، فلا حول ولا قوة إلا بالله.

وأما القسم الثنائي: من قسمي حكم الحاكم بغير ما أنزل الله وهو الذي لا يخرج عن الملة فقد تقدم أن تفسير ابن عباس القول القول القيد المورد ومن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهَ فَأُولَتَ لِكَهُمُ الْكَفِرُونَ [المائدة: ٤٤]، وذلك في قوله الآية: (كفر دون كفر) وقول أيضاً (ليس بالكفر الذي تذهبون إليه). وذلك أن تحمله شهوته، وهواه على الحكم في القضية بغير ما أنزل الله مع اعتقاده أن حكم الله ورسوله هو الحق، واعترافه على نفسه بالخطأ، ومجانبة الهدى، هذا وإن لم يخرجه كفره عن الملة، فإنه معصية عظمى من أكبر من الكبائر (()).

قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله: «إذا علم أن التحاكم إلى شرع الله من مقتضى شهادة أن لا إله إلاّ الله، وأن محمداً عبده ورسوله، فإن التحاكم إلى الطواغيت والرؤساء والعرافين، ونحوهم ينافي الإيمان بالله على، وهو كفر وظلم، وفسق يقول الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَة بِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤] (٢).

 <sup>(</sup>۱) تحكيم القوانين (٥-٨)، ط دار الوطن. وانظر: تفصيل الحالات (الحكم بغير مـا أنـزل الله أحوالـه وأحكامه). (إن الله هو الحكم). (الشريعة الإلهية). (نواقض الإيمان القولية والعملية).

 <sup>(</sup>۲) راجع رسالة وجوب تحكيم شرع الله ونبذ ما خالفه (۱۱)، ط الرئاسة العامة للإفتاء. سيأتي بحث الصور غير المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله في مبحث خاص من هذا الكتاب.

## أقوال علماء الدعوة النجدية في الحالات التي يكفر فيها الحاكم بغير ما أنزل الله كفراً أكبراً:

بعد أن نقلنا الحالات على وجه الإجمال يَحسُن أن نـذكر أقـوال علمـاء الدعوة في هذه الحالات:

ال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي مبيناً كفر من يتحاكم إلى العادات القبلية، وهي الحالة السادسة التي ذكرها الشيخ محمد بن إبراهيم: «فإنَّ كثيراً من الطوائف المتنسبين إلى الإسلام، قد صاروا يتحاكمون إلى عادات آبائهم ويسمون الحق بشرع الرفاقة، كقولهم شرع عجمان، شرع قحطان، وهذا هو الطاغوت بعينه الذي أمر الله باجتنابه.

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاجـه وابـن كـثير في تفـسيره: إن مـن فعل ذلك هو كافر بالله، زاد ابن كثير: يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله»(۱).

٢. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن رابطاً قضية الحكم بالتوحيد ومبيناً أنَّ من حكم غير الله ورسوله فقد أشرك بالله شرك الطاعة ومكفراً الحاكم بغير ما أنزل الله:

«من دعا إلى تحكيم غير الله ورسوله، فقد ترك ما جاء به الرسول ، ورغب عنه وجعل الله شريكاً في الطاعة، وخالف ما جاء به ، فما أمر الله تعالى به في قوله : ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوا اَءَهُمُ وَٱحْدَرُهُمُ أَن يَفْتِنُوكَ في قوله : ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوا اَءَهُمُ وَٱحْدَرُهُمُ أَن يَفْتِنُوكَ في قوله عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [المائدة: ٤٩].

وقول تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُ مَ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِ مْ حَرَّجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

<sup>(</sup>۱) فتاوى الأئمة النجدية (١/ ٣٣٧). وراجع: الدرر السنية (١٠/ ٥٠٢–١٥).

فمن خالف ما أمر الله به رسوله بله بأن حكم بين الناس بغير ما أنـزل الله، أو طلب ذلـك اتباعـاً لما يهـواه ويريـده، فقـد خلـع ربقـة الإسـلام والإيمان من عنقه، وإن زعم أنه مؤمن (١٠).

- ٣. قال الشيخ سليمان بن عبد الله مبيناً كفر المتحاكم إلى الطاغوت: «من دعا إلى تحكيم غير الله ورسوله فقد دعا إلى تحكيم الطاغوت . . . وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ أُمِرُ وَا أَن يَكُفُرُ وَابِهِ ﴾ هو دليل على أن التحاكم إلى الطاغوت مناف للإيمان ومضاد له، فلا يصح إيمان إلا بالكفر به، وترك التحاكم إليه، فمن لم يكفر بالطاغوت لم يؤمن بالله » (٢).
- قال الشيخ محمد بن إبراهيم رابطاً الحكم بما أنزل الله بالتوحيد والشهادتين، ومُكفّراً من ينسب النقص إلى شرع الله والكمال إلى القوانين، وهي من الحالات المكفّرة باتفاق أهل العلم: «واعتبار شيء من القوانين للحكم بها ولو في أقل القليل لا شك أنه عدم رضا بحكم الله، ورسوله، ونسبة حكم الله ورسوله إلى النقص، وعدم القيام بالكفاية في حل النزاع، وإيصال الحقوق إلى أربابها، وحكم القوانين إلى الكمال، وكفاية الناس في حل مشاكلهم واعتقاد هذا كفر ناقل عن الملة، الأمر كبير مهم، وليس من الأمور الاجتهادية، وتحكيم الشرع وحده دون كل ما سواه شقيق عبادة الله وحده دون سواه، إذ مضمون الشهادتين أن يكون الله هو المعبود، وحده لا شريك له وأن يكون رسوله هو المتبع الحكم ما جاء به فقط» (٣).
- ٥. قال الشيخ محمد بن إبراهيم أيضاً مفصلاً أحوال تحكيم القانون: «القوانين كفر ناقل عن الملة اعتقاد أنها حاكمة وسائغة وبعضهم يراها أعظم،

<sup>(</sup>۱) فتح المجيد (٤٣٠).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأثمة النجدية (١/ ٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) فتاوى الشيخ (١٢/ ٢٥١).

وهؤلاء نقضوا شهادة أن محمداً رسولا لله، ولا إله إلاّ الله أيضاً نقضوها فإن من شهادة أن لا إلـه إلاّ الله، لا مطاع غير الله، كما أنهم نقضوها بعبادة غير الله.

وأما الذي قيل فيه: كفر دون كفر، إذا حاكم إلى غير الله مع اعتقاده أنه عاص، وأن حكم الله هو الحق، فهذا الذي يصدر منه المرة.

أما الذي جعل قوانين بترتيب وتخضيع، فهو كافر، وإن قالوا أخطأنا، وحكم الشرع أعدل، ففرق بين المقرر، والمثبت، والمرجع، فإن جعلوه هو المرجع، فهذا كفر ناقل عن الملة»(١).

## تبين من هذا النص عدة أمور:

- الفرق بين أن يكون حكم القوانين هو الأصل السائد في الخصومات والنزاعات، فهذا كفر ناقل عن الملة، وبين أن يكون المرة ونحوها مع اعتقاد الحاكم أنه عاص، فهذا كفر أصغر غير ناقل عن الملة.
- كفر من رتب القوانين، وجعلها حكماً عاماً بين الناس، وإن اعترف بخطئه وعدالة حكم الشرع.
- ٦. وأرسل الشيوخ الفضلاء من علماء الدعوة، وهم محمد بن إبراهيم وعبد العزيز الشتري، وعبد اللطيف بن إبراهيم وعبد العزيز بن باز، وعبد الله بن حميد، وغيرهم رسالة جاء فيها:

«وإن من أقبح السيئات وأعظم المنكرات، التحاكم إلى غير شريعة الله من القوانين الوضعية، والنظم البشرية، وعادات الأسلاف، والأجداد التي وقع فيها كثير من الناس اليوم، وارتضوها بـدلاً من شرعة الله التي بعث بها رسوله محمداً ﷺ. ولا ريب أنَّ ذلك من أعظم النفاق، ومن أكبر شعائر الكفر والظلم والفسوق وأحكام الجاهلية التي أبطلها القرآن وحذر منها

<sup>(</sup>۱) فتاوی ورسائل الشیخ (۲۸۰/۱۲).

الرسول على قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنِلَ مِن قَبِّ لِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّعْوُتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِهِ ﴾ [النساء: ٢٠]. وقال تعالى: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ وَلاَتَتَبِعُ أَهْوَا عَهُمْ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُولَ عَلَى بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللّهُ إِلَيْكَ ﴾ [المائدة: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْضُ مِنَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِ لِكَ هُمُ الْكَفُوونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْضُمُ مِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِ لَكَ هُمُ الْكَفُودَ ﴾ [المائدة: ٤٧]. وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْضُمُ مِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِ لِكَهُمُ الْفَسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٧]. وقال وهذا تحذير شديد من الله سبحانه لجميع عباده عن الإعراض عن كتاب وسنة رسوله ﷺ، والتحاكم إلى غيرها، وحكم صريح من الرب ﷺ على من حكم بغير شريعته، بأنه كافر وظالم وفاسق، ومتخلق بأخلاق المنافقين وأهل الجاهلية ﴾ (أهل الجاهلية ) (المائدة عن الإعراث المنافقين وأهل الجاهلية ) (المائدة ) (المائدة وظالم وفاسق، ومتخلق بأخلاق المنافقين وأهل الجاهلية ) (المائدة ) (الم

- ٧. قال الشيخ محمد بن إبراهيم: «إن من الكفر الأكبر المستبين تنزيل القانون اللعين منزلة ما نزل به الروح الأمين على قلب محمد لله ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين في الحكم بين العالمين، والرد إليه عند تنازع المتنازعين» (١).
- ٨. قال الشيخ حمد بن عتيق مبيناً نواقض الإسلام وذكر فيها: «الأمر الرابع عشر: التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ، قال ابن كثير كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والضلالات، وكما يحكم به التتار من السياسات المأخوذة من جنكيز خان الذي وضع لهم كتاباً مجموعاً من أحكام اقتبسها من شرائع شتى، فصار في بنيه شرعاً يُقَدِّمونه على الحكم بالكتاب والسنة، ومن فعل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير»، قال تعالى: ﴿أَفَحُكُمُ

راجع نص الرسالة فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢/٢٥٦-٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) تحكيم القوانين، ص ١، مجموع رسائل الشيخ (١٢/ ٢٨٤).

المُنهِ لِيَةِ يَبَعُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [المائسدة: ٥٠]، قلست (الشيخ حمد بن عتيق): «ومثل هؤلاء ما وقع فيه عامة البوادي ومن شابههم من تحكيم عادات آبائه وما وضعه أوائلهم من الموضوعات الملعونة التي يسمونها شرع الرفاقة يقدمونها على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، ومن فعل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله»(١).

٩. قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله مبيناً الصور المكفرة لحكمي القوانين الوضعية ورابطاً قضية تحكيم السريعة بالتوحيد: «فمن دعا إلى تحكيم القوانين البشرية، فقد جعل لله شريكاً في الطاعة والتشريع، ومن حكم بغير ما أنزل الله، ويرى أنه أحسن أو مساو لما أنزل الله وشرعه، أو أنه يجوز الحكم بهذا فهو كافر بالله وإن زعم أنه مؤمن، لأن الله أنكر على من يريد التحاكم إلى غير شرعه وكذبهم في زعمهم الإيمان لأن قوله (يزعمون) متضمن لنفي إيمانهم، لأن هذه الكلمة ثقال غالباً لمن يدعي دعوى هو فيها كاذب، ولأن تحكيم القوانين تحكيم للطاغوت، والله قد أمر بالكفر بالطاغوت، وجعل الكفر بالطاغوت ركن التوحيد، قال تعالى: ﴿ وَهَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِن بِاللَّهِ فَقَد السَّمَسَكَ بِاللَّهُ وَ الْوَثْقَيَ ﴾ [البقرة: ﴿ وَهَمَن يَكُفُر بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِن بِاللَّهِ فَقَد السَّمَسَكَ بِاللَّهُ وَ الْوَثْقَيَ ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

فمن حكم القوانين الوضعية لم يكن موحداً، لأنه اتخذ لله شريكاً في التشريع والطاعة، ولم يكفر بالطاغوت، الذي أمر أن يكفر به وأطاع المشيطان، كما قال تعالى: ﴿وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠]» (٢).

٠١. قال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: «ومثل القانون الذي ذكره عن

<sup>(</sup>١) سبيل النجاة والفكاك، راجع مجموعة التوحيد، ص ٢٠٥، ط دار الفكر.

<sup>(</sup>٢) الإرشاد إلى تصحيح الاعتقاد (٨٨-٨٨).

التتار وحكم بكفر من جعله بديلاً عن الشريعة الإسلامية: القوانين الوضعية التي جُعِلَت اليوم في كثير من الدول هي مصادر الأحكام، وألغيت من أجلها الشريعة الإسلامية، إلا فيما يسمونه بالأحوال الشخصية، والدليل على كفر من فعل ذلك آيات كثيرة، قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَآ أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَت لِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ [المائدة: 33]. وقوله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمّنُونَ حَتّى يُحَكّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيّنَهُم الله مَن وقوله تعالى: ﴿ أَفَتُومْ مِنُونَ بِبَعْضِ الْكِكنْبِ وَتَكَفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ [البقرة: ٥٥]. وقوله تعالى: ﴿ أَفَتُومْ مِنُونَ بِبَعْضِ الْكِكنْبِ وَتَكَفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ [البقرة: ٥٨]. وكما قلنا قريباً: إنه يجب تحكيم الشريعة عقيدة وديناً يدان به لا من أجل طلب العدالة فقط » (١٠).

١١.قال الشيخ محمد بن إبراهيم: «إنَّ الحكم بغير شريعة الإسلام بين الناس معناه الكفر والخروج من الإسلام والعياذ بالله»(٢).

11. سئل الشيخ محمد إبراهيم رحمه الله تعالى: هل تجب الهجرة من بلاد المسلمين التي يحكم فيها بالقانون؟ ج: البلد التي يحكم فيها بالقانون ليست بلد الإسلام تجب الهجرة منها وكذلك إذا ظهرت الوثنية من غير نكير، فتجب الهجرة، فالكفر بفشوه، وبظهوره؛ هذه بلد كفر، وأما إذا كان قد يحكم فيها بعض الأفراد، أو وجود كفريات قليلة لا تظهر، فهذه بلد إسلام...، ولعلك أن تقول لو قال من حكم بالقانون أنا أعتقد أنه باطل فهذا لا أثر له، بل هو عزل للشرع كما لو قال أحد أنا أعبد الأوثان، وأعتقد أنها باطل. وإذا قدر على الهجرة من بلاد تقام فيها القوانين وجب ذلك»(٣).

١٣. قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله: «وكل دولة لا تحكم

<sup>(</sup>١) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد، ص ٩٠.

<sup>(</sup>۲) فتاوی الشیخ محمد (۱۲/ ۲۲۳)، بتصرف یسیر.

<sup>(</sup>۳) فتاوی الشیخ (۲/ ۱۸۸ –۱۸۹).

بشرع الله ولا تنصاع لحكم الله فهي دولة جاهلية كافرة ظالمة فاسقة بنص هذه الآيات المحكمات يجب على أهل الإسلام بغضها، ومعاداتها في الله وتحرم عليهم مودتها حتى تؤمن بالله وحده وتحكم شريعته كما قال تعالى: (قَدُ كَانَتَ لَكُمُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْلِقَوْمِهُمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَانَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كَفَرُنَا بِكُرُ وبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُواْ بِاللهِ وَحَدَهُ وَ الله المتحنة: ٤]» (١).

### الخلاصة مِمَّا سبق:

- ذكر الصور التي يحكم فيها بالكفر على الحاكم وكفر المتحاكم بغير ما انزل الله عند علماء الدعوة.
- ٢. ذكر الصور التي يكون فيها الحكم بغير ما أنزل الله غير ناقل عن الملة عند علماء الدعوة.
- ٣. من أعظم الصور الكفرية تحكيم القوانين الوضعية، وإن قال صاحبها أنا أعلم أنها باطل.
- ٤. ربط علماء الدعوة لقضية الحكم بما أنـزل الله بتوحيـد الطاعـة، والاتبـاع والكفر بالطاغوت، واعتبارها مرتبطة بالشهادتين.
  - ٥. وجوب الهجرة من البلاد التي تحكم القوانين الوضعية.

<sup>(</sup>١) نقد القومية العربية، ص ٥٠.





## الفصل الثالث موالاة الكافرين ومظاهرتهم على المسلمين من نواقض الإسلام عند علماء الدعوة

### ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. معنى الموالاة والمعاداة.
- ٣. الصور المكفرة في قضية الموالاة والمعاداة عند علماء الدعوة.
- الصور غير المكفرة في قضية الموالاة والمعاداة عند علماء الدعوة.
  - ٥. الخلاصة مِمّا سبق.





# الفصل الثالث موالاة الكافرين ومظاهرتهم على المسلمين من نواقض الإسلام عند علماء الدعوة

من الأمور المكفّرة التي اعتنى بها علماء الدعوة النجدية وغيرهم، موالاة الكفار، وقد عدَّها الإمام الجحدد محمد بن عبد الوهاب من النواقض العشرة المجمع عليها عند أهل العلم.

قال رحمه الله في النواقض العشرة: «الثامن: مظاهرة المشركين ومعاونتهم على المسلمين لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١](١).

والحق أنَّ هذه القضية من القضايا المهمة الجديرة بالكتابة فيها خاصةً مع جهود الكثير من العلمانيين، وغيرهم لزعزعة ولاء المسلم لأمته ودينه، وتمييع ولائه، أو توزيع هذا الولاء لشعارات غير إسلامية، قومية أو قبلية، وقد كُتِب ولله الحمد في هذا الموضوع بحوث مستقلة جديرة بالقراءة والاطلاع (٢٠).

والذي يعنينا في هذا البحث هو بيان موقف علماء المدعوة النجدية من هذه القضية المهمة، واهتمامهم بها، وتحرير المصور المكفّرة في مسألة موالاة الكافرين، والصور غير المكفرة.

قال الشيخ حمد بن عتيق من علماء الدعوة: «فأمَّا معاداة الكفار

<sup>(</sup>١) راجع التبيان شرح نواقض الإسلام، مجموعة التوحيد (١٨٣). وراجع الفتاوى النجدية (١/ ٤٢).

 <sup>(</sup>٢) من البحوث الجيدة في هذه المسألة: ١. الموالاة والمعادة في المشريعة. ٢. النجاة والفكاك من موالاة الكافرين وأهل الإشراك، حمد بن عتيق. ٣. الولاء والبراء، محمد سعيد القحطاني.

٤. الدلائل في حكم موالاة أهل الإشراك للشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ.

أوثق عرى الإيمان، للشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ.

والمشركين، فاعلم أن الله سبحانه وتعالى قد أوجب ذلك، وأكد إيجابه وحرم موالاتهم وشدد فيها حتى إنه ليس في كتابه تعالى حكم فيه من الأدلة أكثر، ولا أبينَ من هذا الحكم، بعد وجوب التوحيد وتحريم الشرك»(١).

### المفهوم اللغوي والشرعي للفظ الموالاة

الموالاة في اللغة:

الموالاة: مصدر من والي يوالي موالاة، والموالاة أعم من التولي حيث إن الموالاة هي المحبة. والموالاة ضد المعاداة.

التولى: تقديم كامل المحبة والنصرة (٢).

قال الدكتور محمد نعيم ياسين: «الموالاة مشتقة من الولاء، وهو الدنو والقرب والولاية ضد العداوة، والولي عكس العدو. فالتولي أخص من الموالاة فكل من تولى دخل في مفهوم الموالاة وليس كل موالاة داخلة في مفهوم التولي، والتولي يرد بعدة معان، منها النصرة، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَنْهَا كُمُ اللَّهُ عَنَ النِّينَ قَالُولُمُ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِن دِينَ كِمُ وَظَنَهَ رُواْ عَلَى إِخْراجِكُم أَن تَوَلَّقُهُم وَمَن يَنوَلَهُم فَأُولَيْكُ هُمُ الظّلِمُون ﴾ [الممتحنة: ٩]، أي تنصروهم، قال أبو منصور: جعل التولي هنا بمعنى النصرة، والمولى هو الناصر والمعين (٣).

ويأتي التولي بمعنى الإدبار والإعراض، ومنه قول تعالى: ﴿وَلَالنَّوَلَّوَا مُعْرِمِينَ﴾، أي تدبروا عما دعوكم إليه (٤).

ويأتي التولّي بمعنى ذهب وانصرف، ومنه قوله تعالى: ﴿فَسَقَىٰلَهُمَاثُمَّ تَوَلَّىۤ إِلَى الطِّلِّي ﴾ [القصص: ٢٤]، أي انصرف، وذهب إليه.

<sup>(</sup>١) مجموعة التوحيد (١٨٣).

<sup>(</sup>٢) الإيمان أركانه ونواقضه (١٨٧-١٨٨).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (٣/ ٩٨٦).

<sup>(</sup>٤) مختصر الطبري، ص ٢٥٠.

ومن هنا يتبين لنا أنَّ معنى الموالاة والتولي هو الحبة والمودة والمعونة والمناصرة (١).

#### المفهوم الشرعي للموالاة:

عرَّف عدد من العلماء المعنى الشرعي للموالاة بتعريفات نأخذ منها:

- 1. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: «أصل الموالاة الحب، وأصل المعاداة البغض، وينشأ عنهما أعمال القلوب والجوارح ما يدخل في حقيقة الموالاة والمعاداة، كالنصرة والأنس، والمعاونة والهجرة، ونحو ذلك من الأعمال»(٢).
- قال الشيخ عبد الله بن عبد العزيز العنقري من علماء الدعوة: «الموالاة هي الموافقة والمناصرة والمعاونة والرضا بأفعال من يـواليهم، وهـذه هـي الموالاة العامة» (٣).
- ٣. ويقسم الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن الموالاة إلى قسمين: أولاً: موالاة مطلقة، وهي كفر صريح، وهي بهذه الصفة مرادفة لمعنى التولي، وعلى ذلك تحمل الأدلة الواردة في النهي الشديد عن موالاة الكفار، وأن من والاهم كفر».

ثانياً: موالاة خاصة: موالاة الكفار لغرض دنيوي مع سلامة الاعتقاد (٤).

### الصور المكفرة في مسألة الموالاة:

وقد ذكر أهل العلم صوراً للموالاة تصل بصاحبها إلى الكفر منها: ١. أن يوالي المسلم الكافر مع المشاركة في المديار والقتـال معـه، فهـذه

<sup>(</sup>١) راجع المفهوم اللغوي للموالاة (الموالاة والمعادة) (١/ ١١-٣٣).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٣/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (٧/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) الدرر السنية (١/ ٢٣٥-٢٣٦).

- صورة مكفرة لقوله تعالى: ﴿وَمَن بِتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمٌ ﴾ [المائدة: ٥١].
  - ٢. نصرة الكفار على المسلمين وعونهم عليهم.
    - ٣ التشبه العام بهم.
    - ٤. تمجيد ما هم عليه من كفر وشرك.
  - ٥. محبة نصرتهم وكراهية نصرة المسلمين عليهم.
  - ٦. الدعوة إلى تطبيق ما هم عليه من تشريعات كفرية.
- الطعن في أحكام الإسلام إرضاءً لهم كالطعن في أحكام آيات الحجاب والطلاق والنكاح.
- ٨. الدعوة إلى وحدة الأديان، وعدم التفريق بين المسلم والكافر، بسبب دينه (١).

### أما الصور غير المكفرة في مسالة الموالاة منها:

المداهنة الركون القليل - الإكرام والتبجيل - إكرام الكفار من أجل دنياهم مع عدم نية دعوته إلى الإسلام مع اعتقاد القلب ببطلان ما هم عليه من كفر وكراهة ذلك، وهذه إن كانت صورة غير مكفرة فصاحبها آثم متعرض للعقوبة (٢).

## أقوال علماء الدعوة النجدية في مسالة موالاة المشركين وبيان أنها من المكفرات:

الشيخ عبد الرحمن بن حسن في بيان الأمور التي تنقض التوحيد ومنها موالاة المشركين قال رحمه الله: «الأمر الثالث: أي من النواقض التي تنقض

<sup>(</sup>١) راجع الصور المكفرة: ١. الموالاة والمعاداة (١/ ٢٣). ٢. مجموعة التوحيد (٢٧٥).

٣. الدرر السنية (١/ ٢٣٥). ٤. الدعوة إلى وحدة الأديان وخطرها، للشيخ بكر بـن عبـد الله أبو زيد، ط الرئاسة العامة للإفتاء بالديار السعودية.

ببو ريما هـ الرقاعة العام الريماء بالديار (٢) الموالاة والمعاداة (١/ ٣٦).

<sup>1 4 6</sup> 

التوحيد، موالاة المشرك، والركون إليه ونصرته، وإعانته باليد، أو اللسان، أو المال كما قال تعالى: ﴿فَلَاتَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [القصص: ٨٦]. وقال ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنَ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [القصص: ١٧]. وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَا كُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَائَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُ مِ مِّن دِينَرِكُمْ وَظُلْهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَنُولُكُمْ فَأَوْلَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [الممتحنة: ٦] (١).

٢. قال الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن من علماء الدعوة في بيان أهمية موالاة المسلمين ومعاداة الكافرين، وبيان أنه لا يستقيم الإسلام إلا بالولاء والبراء، قال رحمه الله في تفسير الآية: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوِّلِيآ عُبَعْضِ بالولاء والبراء، قال رحمه الله في تفسير الآية: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوِّلِيآ عُبَعْضِ الولاء والبراء، قال رحمه الله في تفسير الآية في الأرض: [الأنفال: ٣٧]، قال بعض العلماء الفضلاء: الفتنة في الأرض: الشرك، والفساد الكبير: اختلاط المسلم بالكافر والمطيع بالعاصي، فعند ذلك يختلط نظام الإسلام، وتضمحل حقيقة التوحيد ويحصل من الشر ما الله به عليم.

فلا يستقيم الإسلام، ويقوم قائم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويرتفع علم الجهاد إلاّ بالحب في الله، والبغض فيه، وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه، والآيات الدالة على ذلك أكثر من أن تحصر»(٢).

- ٣. قال الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب في بيان أن المسلم لا يستقيم له دين إلا بمعاداة أهل الشرك: «إن الإنسان لا يستقيم له دين، ولو وحد الله، وترك الشرك إلا بعداوة المشركين، والتصريح لهم بالعداوة والبغضاء» (٣).
- ٤. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن ناقلاً عن الإمام المجدد أنَّ موالاة المؤمنين

<sup>(</sup>١) مجموع الرسائل والمسائل النجدية (٤/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٨/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (٨/ ٣٣٨). فتاوى الأثمة النجدية (٥/ ٤٣٥).

ومعاداة الكافرين أصل من أصول الإسلام، فقال: «قال شيخنا رحمه الله إمام الدعوة الإسلامية، والداعي إلى الملة الحنيفية: أصل دين الإسلام وقاعدته أمران: الأمر بعبادة الله وحده والتحريض على ذلك والموالاة فيه، وتكفير من تركه، والنهي عن الشرك بالله في عبادته، والتغليظ فيه، المعاداة فيه، وتكفير من فعله، والمخالف في ذلك أنواع ذكرها رحمه الله تعالى»(١).

- ٥. قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن ناقلاً إجماع العلماء من أهل السنة وجوب البراء من المشركين وأنه لا يستقيم الإسلام إلا بذلك: «أجمع العلماء سلفاً وخلفاً من الصحابة والتابعين، والأئمة، وجميع أهل السنة، أن المرء لا يكون مسلماً إلا بالتجرد من الشرك الأكبر، والبراءة منه، وممن فعله، وبغضهم ومعاداتهم» (٢).
- آ. قال الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب: «قال الإمام ابن القيم: وما نجا من ترك هذا الشرك، إلا من جرد توحيده لله وتقرب بمقت المشركين إلى الله، فانظر رحمك الله إلى قول الإمام يتبين لك أن الإسلام لا يستقيم إلا بمعاداة أهل الشرك، فإن من لم يعاديهم، فهو منهم، وإن لم يفعله، والله أعلم» (٣).
- ٧. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن مبيناً وجوب البراء من أهل الشرك وارتباط ذلك بشهادة أن لا إله إلا الله: «والمرء قد يكره الشرك ويجب التوحيد، ولكن يأتيه الخلل من جهة عدم البراءة من أهل الشرك وترك موالاة أهل التوحيد ونصرتهم، فيكون متبعاً لهواه داخلاً من الشرك في شعب تهدم دينه، وما بناه تاركاً من التوحيد أصولاً وشعباً، لا

<sup>(</sup>١) الرسائل والمسائل النجدية (٤/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١١/ ٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) راجع عقيدة الموحدين (٢٣٤).

- ٨. قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في نواقض الإسلام العشرة: «الناقض الثامن: مظاهرة المشركين ومعاونتهم على المسلمين، والدليل قول تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْ دِى ٱلْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١]» (٢).
- ١٠. قال الشيخ حمد بن عتيق من علماء الدعوة: «قد دل القرآن والسنة على أن المسلم إذا حصلت منه موالاة أهل الشرك، والانقياد لهم ارتد بذلك، قال المسلم إذا حصلت منه مؤلاة أهل الشرك، وأمْعِنْ النظر في قول تعلى: قال تعلى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُم ﴾، وأمْعِنْ النظر في قول تعلى: ﴿ فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُم حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُوا إِذَا مِثْلُهُم ﴾ [النساء: ١٤٠]، وأدلة هذا كثير » (٤).

١١. قال الشيخ سليمان بن عبد الله صاحب تيسير العزيـز الحميـد في أثناء رده

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۸/ ۳۹۲).

<sup>(</sup>۲) الفتاوي النجدية (۱/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى النجدية (١/ ٤٤٢). راجع: الدرر السنية (١٢-٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) مجموعة الرسائل والمسائل (١/ ٥٤٧).

١٢. فتوى اللجنة الدائمة في صور الولاء المكفر وغير المكفر. السؤال الخامس:
 من الفتوى رقم (١/ ٩٦).

س: ما حدود الموالاة التي يكفر صاحبها وتخرجه من الملة، حيث نسمع أن من أكل مع المشرك أو جلس معه، أو استضاء بنوره، أو برى له قلماً، أو قدم له محبرة فهو مشرك، وكثيراً ما نتعامل مع اليهود والنصارى نتيجة التواجد والمواطنة في مكان واحد.

ج: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه وبعد: موالاة الكفار التي يكفر بها من والاهم هي مجبتهم ونصرتهم على المسلمين، لا مجرد التعامل معهم بالعدل، ولا مخالطتهم لدعوتهم بالإسلام، ولا غشيان مجالسهم، والسفر إليهم للبلاغ ونشر الإسلام (٢).

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٨/ ١٥٩–١٦٠)، وراجع مجموع الرسائل (١٣٣–١٣٤).

<sup>(</sup>٢) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ٧١) ط دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض.

17. قال الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ في بيان خطورة موالاة المشركين وأنها من نواقض الإسلام: «فإن كان هذا كلام السلف وتشديدهم في معاداة أهل البدع ونهيهم عن مجالستهم مع كونهم مسلمين، فما ظنك بمجالسة الكُفَّار، والمنافقين وجفاة الأعراب الذي لا يؤمنون بالله ورسوله، والسعي في مصالحهم، والذب عنهم، وتحسين حالهم مع كونهم بين اثنين إما كافر، أو منافق، ومن يهتم بمعرفة الإسلام منهم قليل جداً»(١).

١٤. سئل الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمهم الله تعالى: عمن كان في سلطان المشركين، وعرف التوحيد، وعمل به ما عاداهم ولا فارق أوطانهم؟ فأجاب رحمه الله تعالى: «هذا السؤال صدر من عدم التعقل لصورة الأمر، والمعنى المقصود من التوحيد هو العمل به، لأنه لا يتصور أنه يعرف التوحيد ويعمل به، ولا يعادي المشركين، ومن لم يعادهم لا يقال له عرف التوحيد، وعمل به، والسؤال متناقض، وحسن السؤال مفتاح العلم، وأظن مقصودك من لم يظهر العداوة، ولم يفارق، ومسألة إظهار العداوة، غير مسألة وجود العداوة، فالأول يُعدر به مع العجز والخوف لقوله تعالى: ﴿إِلاَ أَن تَكَثُوا مِنْهُمُ تُقَنَةٌ ﴾ [آل عمران: ٢٨]. والثاني لا بد منه لأنه يدخل في الكفر بالطاغوت، وبينه وبين حب الله ورسوله تلازم كلي لا ينفك عنه المؤمن، فمن عصى الله بترك العداوة فهو عاص، فإذا كان أصل العداوة في قلبه، فله حكم أمثاله من العصاة، فإذا انضاف إلى ذلك، ترك الهجرة فله نصيب من قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَوَفَهُمُ الْمَلَيْكِكُهُ ظَالِي اَنفُولِهُ النساء: ٩٧]، لكنه لا يكفر، لأن الآية فيها الوعيد لا ظالِي آنفُسِهِم النساء: ٩٧]، لكنه لا يكفر، لأن الآية فيها الوعيد لا

<sup>(</sup>١) مجموع الرسائل (١٢١-١٢٢) ط عالم الفوائد، جمع الوليد بن عبد الله الفريان.

التكفير»<sup>(١)</sup>.

- ٥١.قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن في بيان صور للولاء المحفّر وغير المحفر، قال رحمه الله في معرض حديثه عن الإقامة في ديار الكفر: «قال ﷺ: {من جامع المشرك أو سكن معه فإنه مثله} فلا يقال إنه بمجرد المجامعة والمساكنة يكون كافراً، بل المراد: أن من عجز عن الخروج من بين ظهراني المشركين، وأخرجوه معهم، فحكمه القتل، وأخذ المال لا الكفر، وأما إن خرج معهم لقتال المسلمين طوعاً واختياراً ببدنه وماله فلا شك أن حكمه حكمهم في الكفر».
- ١٦.قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: «إن الإسلام لا يستقيم إلا بمعاداة أهل الشرك، فإن لم يعادهم، فهو منهم، وإن لم يفعله»(٣).
- ١٧.قال بعض علماء الدعوة في بيان صورة من الولاء المكفر: «من أعان المشركين على المسلمين، وأمد المشركين من ماله بما يستعينون به على حرب المسلمين اختياراً منه، فقد كفر»(١٠).
- ١٨. قال الشيخ حمد بن عتيق: «قد دل القرآن والسنة على أن المسلم إذا حصلت منه موالاة أهل الإشراك، والانقياد لهم ارتد بذلك عن دينه» (٥).
- ١٩.قال الشيخ حمد بن عتيق في بيان صورة من صور الولاء المكفر: «الأمر الرابع، يعني من النواقض: الجلوس عند المشركين في مجالس شركهم من غير إنكار والدليل قول على: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْكِ أَنَّ إِذَا سَمِعْهُمْ عَايَنتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُمْ أَيْ إِنَّا لَلَهُ مُكْوَا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا في حَدِيثٍ غَيْرِهِ عِلَيَّكُمْ إِذَا مِتْ لُهُمْ إِنَّ اللَّهَ عِهَا وَيُسْنَهُمْ أَيْ إِنَّا اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللِهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ اللْهُ الللّهُ اللللْهُ الللّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ ال

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۸/ ۳۵۹).

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأئمة النجدية (١/٤٦٩). راجع: الدرر السنية (٤٥٥–٤٦٢).

<sup>(</sup>٣) السابق (١/ ٤٧٥).

<sup>(</sup>٤) السابق (١/ ٤٧٦).

<sup>(</sup>٥) السابق (١/٤٧٦).

جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٤٠].

وفي أجوبة آل الشيخ لما سئلوا عن هذه الآية وعن قوله ﷺ: "من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله" قالوا: "الجواب أن الآية على ظاهرها، أن الرجل إذا سمع آيات الله يُكفَر بها، ويُستَهزَأ بها، فجلس عند الكافرين والمستهزئين بآيات الله من غير إكراه، ولا إنكار، ولا قيام عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره فهو كافر مثلهم، لأن ذلك يتضمن الرضا بالكفر، والرضا بالكفر كفر"().

١٠. قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، مبيناً صورة من صور الولاء المكفر: «وأما قول السائل: هل يكون هذا موالاة نفاق أم يكون كفراً؟ فالجواب: أنَّ الموالاة إن كانت مع مساكنتهم في ديارهم والخروج معهم في قتالهم، ونحو ذلك، فإنه يحكم على صاحبها بالكفر، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِن كُم فَإِنَه يُحكم على صاحبها بالكفر، وقد نشال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِن كُم فَإِنَّهُم عَلَى صاحبها بالكفر، وقد نشال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِن كُم فَإِنه يُحكم على صاحبها بالكفر، وقد نشال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِن كُم فَإِنه مِنه وَلَم مُن مَل مَن مَل المسلم بين أظهر المشركين ﴾ ، رواهما أبو داود. وإن كانت الموالاة لهم من مسلم بين أظهر المشركين ﴾ ، رواهما أبو داود. وإن كانت الموالاة لهم متعرض للوعيد، إن سلم من موالاتهم لأجل دينهم، بل بلفظ إكرام وغوه، ويجب عليه من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت وفي ديار المناه، وإن كانت الموالاة مؤم ونحوه من من من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت الموالاتهم ونحوه من من من من من من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت الموال كانت الموالة من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت الموالاتهم ونحود من النعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت الموالاتهم ونحود من النعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت الموالاتهم ونحود من النعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت المؤسلام ونحود من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت المؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله، وإن كانت المؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله وإن كانت المؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله والمؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والهجر والأدب ما يزجر أمثاله والمؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والمؤسلام إذا قدموا عليه من التعزير والمؤسلام إذا قدموا علير مي التعزير والمؤسلام المؤسلام والمؤسلام المؤسلام المؤسلام والمؤسلام و

<sup>(</sup>١) مجموعة التوحيد (٢٠٣).

 <sup>(</sup>۲) مجموع الرسائل (ص ١٣٣-١٣٤)، أخرجه أبو داود في السنن، برقم [٢٧٨٧]، والترمذي في جامعه [٥-١٦]، وصححه الألباني في صحيح الجامع [٦/ ٢٧٩].

الموالاة لأجل دينهم فهو مثلهم، ومن أحب قوماً حشر معهم»(١).

الا.قال الشيخ سليمان مبيناً صورة من صور الولاء المكفر، وهي الجلوس معهم أثناء كفرهم واستهزائهم بآيات الله، قال رحمه الله: «في معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُو إِذَا مِثْلُهُم ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقوله في الحديث: {من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله}. الجواب: أنَّ معنى الآية على ظاهرها وهو أن الرجل إذا سمع آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها، فجلس عند الكافرين المستهزئين من غير إكراه، ولا إنكار ولا قيام عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره، فهو كافر مثلهم، وإن لم يفعل فعلهم، لأن ذلك يتضمن الرضا بالكفر، والرضا بالكفر كفر (١).

17. قال الشيخ سليمان بن عبد الله في بيان صورة من صور الولاء والبراء المكفر وهو نصرة الكفار والاجتماع معهم: «قول ه في الحديث {من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله} على ظاهره وهو أن الذي يدَّعي الإسلام ويكون مع المشركين في الاجتماع، والنصرة، والمنزل معهم بحيث يعده المشركون منهم فهو كافر مثلهم، وإن ادعى الإسلام، إلاّ إن كان يظهر دينه ولا يتولى المشركين»(٣).

### الخلاصة ممّا سبق:

- ١. اهتمام علماء الدعوة النجدية بقضية الموالاة والمعاداة وبيان وتحرير الصور المكفرة وغير المكفرة في هذه القضية.
  - الصور المكفرة في قضية الموالاة عند علماء الدعوة وغيرهم:

<sup>(</sup>١) أبو داود في السنن برقم [٢٦٤٥]، والترمذي في الجامع بـرقم [١٦٠٦٥]، وصـححه الألبـاني في صحيح الجامع [١٤٧١].

<sup>(</sup>٢) مجموع الرسائل (١٦٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الرسائل (١٧٠).

- الإقامة في ديار الكفر، ومساكنة أهل هذه الـديار لغـير ضرورة بـل
   رغبة ومحبة واختياراً لصحبتهم، فيرضى بما هم عليه من الكفر.
  - ب- الخروج معهم لقتال المسلمين، والاجتماع معهم لنصرتهم.
    - ج- إعانتهم بالمال، أو بالنفس على قتال المسلمين.
- د- المشابهة أو التشبه المطلق بأهل الكفر، خاصة إذا كانت المشابهة فيما
   هو من خصائص دينهم.
- هـ- الدعوة إلى وحدة الأديان، وإسقاط الفوارق العقدية بين المسلمين
   وغيرهم.
- و- مودة المشركين ومحبستهم المحبسة الخالصة لقول الله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمَا يُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِيُوَآذُونَ مَنْ حَآدَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [الحجادلة: ٢٢].
- ز- قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز: «أجمع علماء الإسلام على أن من ظاهر الكفار على المسلمين، وساعدهم عليهم بأي نوع من المساعدة فهو كافر مثلهم»(١).
- ح- التولي العام أو الولاية العامة، قال الشيخ عبد الله بن عبد اللطيف آل الشيخ: «التولي كفر يخرج عن الملة، وهو كالذب عنهم، وإعانتهم بالمال والبدن والرأي» (٢).

#### صور للولاء غير المكفر:

الركون القليل – مداهنتهم ومداراتهم لقوله تعالى: ﴿وَدُّواْ لَوْتُدُهِنُ فَيَدُهِنُونَ ﴾ [القلم: ٩]، وإكرامهم، والدخول بهم على أمراء الإسلام، استعمالهم في أمـر

فتاوی ابن باز (۱/ ۲۷٤).

 <sup>(</sup>۲) الدرر السنية (٧/ ۲۰۱)، راجع صور الولاء المكفر (نـواقض الإيمـان) (٣٦٠-٣٩٠)، المـوالاة والمعـاداة (١/ ١٢٠)،
 عجموعة التوحيد (١٩٠)، مجموع الفتاوى النجدية (١/ ٤٤٠/ ٤٧٠)، مجموع الرسائل (١٠٨-١٢٠).

من أمور المسلمين إمارة أو عمالة أو كتابة أو غير ذلك، مجالستهم ومزاورتهم، ومعونتهم، والدخول عليهم، مساعدتهم في أمورهم ولو بشيء يسير كبري القلم وتقريب الدواة ليكتبوا ظلمهم، ذكرهم بما فيه تعظيم كتسميتهم سادة أو حكماء أو علماء، كما يقال لطواغيتهم السيد فلان»(۱).

<sup>(</sup>١) راجع جامع الرسائل (١٢٠–١٢٢)، وتفصيل هذه الصور مجموعة التوحيد (٢٠٧).



## الباب السادس أهم المكفرات عند شيخ الإسلام ابن تيمية

## الفصل الأوّل المكفرات التي تنقض توحيد الألوهية

### ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. نصوص شيخ الإسلام في نواقض توحيد الألوهية.
  - ٣. الخلاصة مِمّا سبق.

## الفصل الأول المكفرات التي تنقض توحيد الألوهية

نتناول في هذا الفصل أهم الأمور المكفرة عند شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، فنقول وبالله التوفيق.

اعتنى شيخ الإسلام ابن تيمية عناية تامة بتوحيد العبادة وبيان أهميته ووجوب أن تبصرف العبادة لله وحده لا شريك له، وأن هذا النوع من التوحيد هو أصل الدين، ومن أجله أرسل الله الرسل، وأنزل الكتب، وأخبر أن الإسلام مبني على أصلين:

- ١. أن يعبد الله وحده لا شريك له.
- ٢. أن يعبد بما شرع على السنة رسله.

وأوضح شيخ الإسلام أن من صرف العبادة لغير الله من ذبح ونذر ودعاء وسجود وركوع وغيره، فقد أشرك الشرك الأكبر المخرج من الملة.

- ا. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى: «إنَّ حقيقة التوحيد أن يُعبد الله وحده فلا يدعى إلا هو، ولا يخشى إلا هو، ولا يبتغى إلا هو، ولا يتوكل إلا عليه، لا يكون الدين إلا له، لا لأحد من الخلق، وأن لا نتخذ الملائكة والنبين أرباباً، فكيف بالأئمة والشيوخ والعلماء والملوك وغيرهم»(١).
- ٢. قال شيخ الإسلام رحمه الله في بيان أهمية توحيد العبادة: «أما التوحيد الذي ذكره الله في كتابه، واتفق عليه المسلمون، فهو كما قال الأئمة: شهادة أن لا إله إلا الله، وهو عبادة الله وحده لا شريك له كما بين ذلك بقوله: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَهُ وَحِدُ لاَ إِلَهُ إِللهُ وَالرَحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، فأخبر

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة (۳/ ۹۰).

- أن الإله واحد، لا يجوز أن يتخذ إله غيره فلا يعبد إلاّ إياه»(١١).
- ٣. قال شيخ الإسلام موضحاً أهمية وحقيقة توحيد العبادة: «فأما من اعتقد في الله أنه رب كلّ شيء وخالقه، وهو مع هذا يعبد غيره، فإنه مشرك بربه متخذ من دونه إلها آخر، فليست الإلهية في الخلق، أو القدرة على الخلق، أو القدم كما يفسرها هؤلاء المبتدعون في التوحيد من أهل الكلام، إذ المشركون الذين شهد الله ورسوله بأنهم مشركون من العرب لم يكونوا قائلين أن لا إله إلا الله، فهذا موضع عظيم جداً ينبغي معرفته، لما قد لبس على طوائف من الناس أصل الإسلام، حتى صاروا يدخلون في أمور عظيمة هي شرك ينافي الإسلام لا يحسبونه شركاً» (٢).
- ٤. قال شيخ الإسلام موضحاً حد الشرك في توحيد العبادة، قال: «وأصل الشرك أن تعدل بالله تعالى مخلوقاته في بعض ما يستحقه وحده، فإنه لم يعدل أحداً بالله شيئاً من المخلوقات في جميع الأمور، فمن عبد غيره، أو توكل عليه، فهو مشرك به» (٣).
- ٥. قال شيخ الإسلام مبيناً أن دعاء غير الله شرك به في توحيد العبادة: «ومن أعظم الاعتداء والعدوان، والذل والهوان أن يُدْعى غير الله، فإن ذلك من الشرك، والله لا يغفر أن يشرك به، وإن الـشرك لظلـم عظيم، فمن كان يرجو لقاء ربه فليعم عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً» (١٠)
- آ. قال شيخ الإسلام مبيناً أنَّ السجود لغير الله شرك: «كان من أتباع هؤلاء (المشركين) من يسجد للشمس والكواكب، ويدعوها كما يدعو الله تعالى، ويصوم لها، وينسك لها، ويتقرب إليها، ثم يقول إن هذا ليس بشرك، وإنما

<sup>(</sup>۱) التسعينية (۲۰۸).

<sup>(</sup>٢) التسعينية (٣٦).

<sup>(</sup>٣) الاستقامة (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) الرد على البكرى، ص ٩٥.

الشرك إذا اعتقدت أنها المدبرة لي، فإن جعلتهـا شـبيهـاً، وواسـطة لم أكـن مشركاً، ومن المعلوم بالاضطرار من دين الإسلام أن هذا شرك»(١).

- ٧. قال شيخ الإسلام ابن تيمية مبيناً كفر من أثبت الوسائط بين الله وبين خلقه: «وإن أثبتم وسائط بين الله وبين خلقه، كالحُجَّاب الذين بين الملك وبين رعيته، بحيث يكونون هم يرفعون إليه حوائج خلقه، فالله إنّما يهدي عباده ويرزقهم بتوسطهم، فالخلق يسألونهم، رهم يسألون الله، كما أن الوسائط عند الملوك يسألون سؤال الملك، أو لأنَّ طلبهم من الوسائط أنفع لهم من طلبهم من الملك، لكونهم أقرب إلى الملك من الطالب للحوائج، فمن أثبتهم وسائط على هذا الوجه فهو مشرك، يجب أن يستتاب فإن تاب، وإلا قُبل»(٢).
- ٨. قال شيخ الإسلام في بيان كفر من جعل بين الله وبين خلقه وسائط:
   «والمقصود هنا أن من أثبت وسائط بين الله وبين خلقه، كالوسائط التي تكون بين الملوك والرعية، فهو مشرك»<sup>(٣)</sup>.
- ٩. قال شيخ الإسلام مبيناً أنَّ الاستعانة من الأموات من كلام أهل الشرك والضلال: «والعجب من ذي عقل سليم يستوحي من هو ميت، ويستغيث به، ولا يستغيث بالحي الذي لا يموت، فيقول أحدهم: إذا كانت لك حاجة إلى ملك توسلت إليه بأعوانه، فهكذا يتوسل إليه بالشيوخ، وهذا كلام أهل الشرك والضلال»(1).
- ١٠. قال شيخ الإسلام رحمه الله مبيناً شرك من سأل الصالحين أو جعلهم وسائط يدعوهم ويسألهم الشفاعة: «وأما من يأتي إلى قبر نبي أو صالح،

<sup>(</sup>۱) درء التعارض (۱/۲۲۷–۲۲۸).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۱/۲۲).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١/ ١٣٤ –١٣٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (۱۸/ ۳۲۲).

أو من يعتقد فيه أنه قبر نبي أو رجل صالح، وليس كذلك، ويسأله ويستنجد، فهذا على ثلاث درجات: أحدها: أن يسأله حاجته مثل أن يسأله أو يزيل مرضه، أو مرض دوابه، أو ينتقم له من عدوه، أو يعافي نفسه وأهله ودوابه، ونحو ذلك مِمّا لا يقدر عليه إلاّ الله على، فهذا شرك صريح يجب أن يستتاب صاحبه فإن تاب وإلا قُتِل، وإن قال أن أساله لكونه أقرب إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور لأني أتوسل إلى الله كما يتوسل إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور لأني أتوسل إلى الله كما يتوسل إلى الله كما والنصارى»(١).

- ١١. ويقول شيخ الإسلام مناقشاً من دعا إلى غير الله تعالى وسأله من دون الله تعالى: «ثم يقال لهذا المشرك أنت دعوت هذا، فإن كنت تظن أنه أعلم بحالك وأقدر على عطاء سؤالك وأرحم لك، فهذا جهل وضلال وكفر، وإن كنت تعلم أن الله أعلم وأقدر وأرحم، فلم عدلت عن سؤاله إلى سؤال غيره»(٢).
- 11. قال شيخ الإسلام مبيناً أن الاستغاثة بالميت من أعظم الشرك: «ومن أعظم الشرك أن يستغيث الرجل بميت، أو غائب، كما ذكره السائل، ويستغيث به عند المصائب، يقول يا سيدي فلان، كأنه يطلب منه إزالة ضره، أو يجلب نفعه»(٣).
- ١٣.قال شيخ الإسلام: «وأما الرجل إذا أصابته نائبة، أو خاف شيئاً، فاستغاث بشيخه يطلب تثبيت قلبه من ذلك الواقع، فهذا من الشرك، وهو من جنس دين النصارى، فإن الله هو الذي يصيب بالرحمة، ويكشف

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۷/۲۷).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧٤/٧٧).

<sup>(</sup>۳) مجموع التفاوي (۲۷/۸۲).

الضر»<sup>(۱)</sup>.

١٤ قال شيخ الإسلام مبيناً أنَّ دعاء غير الله كفر: «إنَّ دعاء غير الله كفر، ولهذا لم ينقل دعاء أحد من الموتى والغائبين، لا الأنبياء ولا غيرهم عن أحد من السلف وأئمة العلم، وإنما ذكره بعض المتأخرين ممن ليسوا من أئمة العلم المجتهدين» (٢).

10. قال شيخ الإسلام رحمه الله مبيناً صوراً من الغلو في الصالحين، وهي من الشرك الأكبر الذي يستتاب صاحبه: «فكل من غلا في حي، أو في رجل صالح كمثل علي شه أو عدي، أو نحوه، أو في من يعتقد فيه الصلاح كالحلاج أو الحاكم الذي كان بمصر، أو يونس القتي ونحوهم، وجعل فيه نوعاً من الإلهية مثل أن يقول: (كلّ رزق لا يرزقنيه الشيخ فلان ما أريده)، أو يقول: (إذا ذبح شاة باسم سيدي)، أو يعبده بالسجود له، أو لغيره، أو يدعوه من دون الله تعالى، مثل أن يقول: (يا سيدي فلان اغفر لي، وارحمني أو انصرني، أو ارزقني، أو أغثني، أو أجرني، أو توكلت عليك، أو أنت حسبي، أو أنا في حسبك أو نحو هذه الأقوال والأفعال، التي من خصائص الربوبية التي لا تصلح إلاّ له تعالى، فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلا قُتِل» (٣).

آ . قال شيخ الإسلام متحدثاً عن الشرك في الألوهية ومبيناً ضابطه، وحده: «فأما الشرك في الألوهية فهو أن يجعل لله نداً أي مثلاً، في عبادته أو محبته أو خوفه، أو رجائه، أو إنابته، فهذا هو السرك اللذي لا يغفر الله إلا بالتوبة منه، قال تعالى: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُلَهُ مَ مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: تعالى: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُ مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨]. وهو الذي قاتل عليه رسول الله ﷺ مشركي العرب لأنهم أشركوا

<sup>(</sup>۱) السابق (۸٦/۲۷).

<sup>(</sup>٢) قاعدة جليلة (٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ٣٩٤).

في الإلهية»<sup>(١)</sup>.

١٧. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر من جعل لله نداً: «فمن جعل لله نداً من خلقه فيما يستحقه عز وجل من الألوهية والربوبية، فقد كفر بإجماع الأئمة»(٢)

10. قال شيخ الإسلام مبيناً شرك من استغاث بغير الله تعالى: «ولا يجوز لأحد أن يستغيث بأحدٍ من المشايخ الغائبين، ولا الميتين، مثل أن يقول: يا سيدي فلاناً أغثني، وانصرني، وادفع عني، أو أنا في حسبك، ونحو ذلك بل كلّ ذلك من الشرك الذي حرم الله ورسوله، وتحريمه مِمّا يعلم بالاضطرار من دين الإسلام» (٣).

<sup>(</sup>١) أضواء من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة (١/ ٨٥)، ط ابن الجوزي.

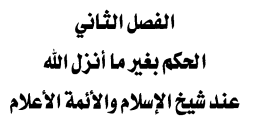
<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١/ ٣٥٩).

manage 3 \$ typemanage

### الخلاصة ممّا سبق:

- ١. عناية شيخ الإسلام رحمه الله تعالى ببيان حقيقة التوحيد، وبخاصة توحيـد العبادة، والرد على من غلط في فهم التوحيد، وبيان أن توحيد الإلهية هـ و الذي وقعت فيه الخصومة بين الرسل وأقوامهم.
  - ٢. بيان أهمية توحيد الألوهية، وأنَّ شرك المشركين الأولين كان فيه.
    - ٣. بيان المكفِّرات في باب توحيد الألوهية ومنها:
    - اتخاذ الوسائط والشفعاء على جهة العبادة.
- ب- دعاء غير الله تعالى والاستغاثة به، أو الاستعانة، ويـدخل فيـه دعـاء الغائبين، والأموات والصالحين، وطلب قضاء الحاجات منهم، وقــد تشاهد هذا النوع في المتأخرين.
- ج- تقديم العبادة لغير الله تعالى، كالسجود والركوع لغير الله تعالى، أو الذبح أو النذر لغير الله تعالى.
- د- الغلو في الأموات، واعتقاد أن فيهم شيء من خصائص الألوهية التي لا تكون إلا لله ﷺ.
- ٤. بيان ضابط الشرك الأكبر في توحيد الألوهية، وهو اتخاذ الند من دون الله تعالى، وتقديم العبادة له.



## ويشتمل على:

- ١. مقدمة الفصل.
- ٢. اقوال شيخ الإسلام في الصورة المكفرة في الحكم والتحاكم إلى غير ما أنزل الله.
  - ٣. أقوال أهل العلم في الصورة المكفرة في الحكم
     والتحاكم إلى غير ما أنزل الله.
    - ٤. شبهة والرد عليها.
- ٥. الصور التي يكفر فيها الحكم بغير ما أنزل الله كفراً
   أصغر.
- ٦. مناقشة احتجاج البعض بأثر ابن عباس والمحتجاج البعض بأثر ابن عباس والمحتجاج المحتجاج ال

## الفصل الثاني الحكم بغير ما أنزل الله عند شيخ الإسلام والأئمة الأعلام

#### مقدمة:

لا شك أنَّ تنحية شرع الله تعالى عن الحكم في الدماء والأعراض والأبضاع، واستبدال ذلك بقوانين وضعية، وتشريعات بشرية من أخطر الانحرافات المعاصرة في حياة المسلمين، وإذا زادت المصيبة باعتقاد أن شريعة الله غير صالحة للتحكيم، أو أنها لا تفي بحاجات العصر، كانت المصيبة أعظم، والردة أكبر.

وقد عاصر شيخ الإسلام ابن تيمية صورة مشابهة للأحوال المعاصرة، وهي صورة تحكيم التتار (للياسق) وهو كتاب وضعه جنكيز خان للحكم في الدماء، والأموال والأعراض، وكانوا يقدمونه على الحكم بالكتاب والسنة، وأفتى رحمه الله تعالى في هذه الصورة، وكذلك أفتى الحافظ ابن كثير بكفر من فعل ذلك (۱).

ولأهمية هذه القضية ننقل أقوال شيخ الإسلام في مسائل الحكم بغير مـــا أنزل الله ثم ننقل أقوال أهل العلم.

### أقوال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله:

<sup>(</sup>۱) راجع تفسير ابن كثير (۳/ ۹۲)، ط المكتبة التوفيقية بمصر. البداية والنهاية (۱۱/ ۲٤)، (۱۱۹/۱۳). (۱۱۹/۱۳).

حكم الجاهلية، وقال: ﴿وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤]، ولا ريب أنَّ من لم يعتقد وجوب الحكم بغير مـا أنــزل الله على رسوله فهو كافر، فمن استحل أن يحكم بين الناس بما يراه هو عــدلاً من غير اتباع لما أنزل الله، فهو كافر، فإنه ما من أمة إلاّ وهي تأمر بالعدل، وقد يكون العدل في دينها ما رآه أكابرهم، بـل كـثير مـن المنتسبين إلى الإسلام يحكمون بعاداتهم التي لم ينزلها الله سبحانه وتعالى، كسوالف البادية، وكأوامر المطاعين فيهم، ويرون أن هذا هو الذي ينبغي الحكم بــه دون الكتاب والسنة، وهذا هـو الكفـر، فـإن كـثيراً مـن النـاس أسـلموا، ولكن مع هذا لا يحكمون إلاّ بالعادات الجارية الـتي يـأمر بهـا المطـاعون، فهؤلاء إذا عرفوا أنه لا يجوز الحكم إلاّ بما أنزل الله فلم يلتزموا ذلك، بـل استحلوا أن يحكموا بخلاف ما أنزل الله، فهم كفار، وإلا كانوا جهالاً كما تقدم أمرهم. وقد أمر الله المسلمين كلهم إذا تنازعوا ف شيء أن يـردوه إلى الله والرسول، فقـال تعـالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَلَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِى ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنكُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُمُ مَّ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِ مَ حَرَجًا مِّمَّا فَضَيِّتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]. فمن لم يلتزم تحكيم الله ورسوله فيما شجر بينهم فقد اقسم الله بنفسه أنه لا يؤمن، وأما من كان ملتزماً لحكم الله ورسوله، باطناً وظاهراً، لكن عصى، واتبع هواه فهو بمنزلة أمثاله من العصاة.

وهذه الآية مِمّا يحتج بها الخوارج على تكفير ولاة الأمر الذين لا يحكمون بما أنزل الله، ثم يزعمون أن اعتقادهم هو حكم الله، وقد تكلم الناس بما يطول ذكره هنا، وما ذكرته عليه سياق الآية.

والمقصود أنَّ الحكم بالعدل واجب مطلقاً في كلِّ زمان ومكان على كـلّ

أحد، ولكل أحد، والحكم بما أنزل الله على محمد هو عدل خاص، وهـو أكمل أنواع العدل وأحسنها، والحكم به واجب على الـنبي الله وكـل مـن اتبعه، ومن لم يلتزم حكم الله ورسوله فهو كافر»(١).

إذا تأملنا هذا النص البديع من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية فإنه ذكر فيـه صوراً مكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله نوجزها.

- ١. استحلال الحكم بغير ما أنزل الله، وعدم اعتقاد وجوبه.
- ٢. الذين يحكمون بالعادات أو ما يسمونه سوالف البادية وعادات القبيلة ويقدمون ذلك على الكتاب والسنة ويلتزمونه.
  - من لم يلتزم حكم الله ورسوله فهو كافر (۲).

كذلك مِمّا يلاحظ أيضاً من كلام الشيخ:

- ا. إشارته أنَّ من التزم الشريعة ظاهراً وباطناً والتـزم حكـم الله ورسـوله ظاهراً وباطناً، ولكنه عصى الله واتبع هواه، فهذا بمنزلة العصاة.
- ٢. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى مبيناً حكم من يتركون التحاكم إلى الكتاب والسنة، ويتحاكمون إلى الطواغيت المعظمة من دون الله قال رحمه الله تعليقاً على قولسه تعلى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ على قولسه تعلى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزَعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ يُريدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ وَيُريدُ الشَّيْطُانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَكُلا بَعِيدًا ﴾ [النساء: ٦٠]: «فذم الذين أتوا قسطاً من الكتاب لما آمنوا بما خرجوا به عن الرسالة، وفضلوا الخارجين عن الرسالة على المؤمنين بها، كما يفعل ذلك بعض من يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة، والدول الجاهلية، جاهلية الترك والديلم يفضل الصابئة من الفلاسفة المؤلول الجاهلية المؤلول المؤل

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية (٥/ ١٣٠-٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) راجع هذه الصور في رسالة تحكيم القوانين للشيخ محمد بن إبراهيم، ط دار الوطن. تجدها مفصلة مِمّا يدل على أن العلم رحم بين أهله. راجع أيضاً الحكم بغير ما أنزل الله للمدكتور عبد الرحمن المحمود، ص ١٥٧.

والعرب والفرس وغيرهم على المؤمنين بالله وكتابه ورسوله، كما يصيب ذلك كثيراً ممن يدَّعي الإسلام وينتحله في تحاكمهم إلى مقالات الصابئة والفلاسفة، أو غيرهم، أو إلى سياسة بعض الملوك الخارجين عن شريعة الإسلام من ملوك الترك، وغيرهم، وإذا قيل لهم: تعالوا إلى كتاب الله وسنة رسوله أعرضوا عن ذلك إعراضاً»(١).

- ٣. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في حكم المخالف للكتاب والسنة، وحكم به: «ومتى ترك العالم ما علمه من كتاب الله وسنة رسوله، واتبع حكم الحاكم المخالف لحكم الله ورسوله كان مرتداً كافراً يستحق العقوبة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَيكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلنَا وَالآخِرة، قال تعالى: ﴿كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَيكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلنَا لِلنَا وَالآخِرة، قال تعالى: ﴿ التَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِّكُمْ وَلاَتَنَبِعُوا مِن دُونِهِ عَ أَوْلِيا مَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢-٣]» (٢).
- ٤. قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى مبيناً صورة مكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله: «والإنسان متى حلل الحرام المجمع عليه، أو حرم الحلال المجمع عليه، أو بدَّل الشرع المجمع عليه كان كافراً مرتداً باتفاق الفقهاء، وفي مشل هذا نزل قول على أحد القولين: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُمُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَت إِلَى هُمُ الْكَنفِرُونَ ﴾ [النساء: ٤٤](٣).
- ٥. قال شيخ الإسلام مبيناً حكم الخارج عن حكم الشريعة الذي لا يرضى بحكم الله ورسوله: «فكل من خرج عن سنة رسول الله وشريعته فقد أقسم الله بنفسه المقدسة أنه لا يؤمن حتى يرضى بحكم رسول الله في في جميع ما يشجر بينهم من أمر الدين والدنيا وحتى لا يبقى في قلوبهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۱۲/ ۲۳۹–۳۶۰).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي (٢٥/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ٢٦٧–٢٦٨).

حرج من حكمه، ودلائل القرآن على هذا الأصل كثيرة (١٠).

قَالَ رحمه الله: ذلك تفسير لقول تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مَرْثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسْلِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ نَسْلِهِمْ ﴾ [النساء: ٦٥].

- ٦. قال شيخ الإسلام مبيناً حكم من دعى إلى التحاكم إلى كتاب الله والسنة فصد عن ذلك، وذلك تعليقاً على قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَالِكَ اللَّهِ: «بين سبحانه وَ أَلَمْ تَرَالِكَ اللَّهِ: «بين سبحانه أن من دُعي إلى التحاكم إلى كتاب الله وإلى رسوله، فصد عن رسوله كان منافقاً، وليس بحؤمن، فالنفاق يثبت، وينزول الإيمان بمجرد الإعراض عن حكم الرسول وإرادة التحاكم إلى غيره » (٢).
- ٧. قال شيخ الإسلام ميناً أن من تحاكم إليه بغير كتاب الله طاغوتاً: «وأما التحاكم إلى غير كتاب الله فقد قال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ يَرْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ عَير كتاب الله فقد قال: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ يَرْعُمُونَ أَنَهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُ وَا أَن يَكَفُرُوا بِهِ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّاعُوتِ وَقَدْ أُمِرُ وَا أَن يَكَفُرُوا بِهِ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ا

والطاغوت فعلوت من الطغيان، كما أنَّ الملكوت فعلوت من الملك، والرحموت والرهبوت والرغبوت فعلوت من الرحمة والرهبة والرغبة. والطغيان مجاوزة الحد: وهو الظلم والبغي، فالمعبود من دون الله إذا لم يكن كارهاً لذلك: طاغوت، ولهذا سمي النبي الأصنام طواغيت في الحسديث السصحيح لما قال: {ويتبع من يعبد الطواغيت الطواغيت} الطواغيت} المطاع في الباع غير الهدى، ودين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (ص ٣٣) باختصار.

الحق، سواء كان مقبولاً خبره المخالف للكتاب والسنة، أو مطاعاً أمـره المخالف لأمر الله هو طاغوت، ولهذا سمي من تحوكم إليـه مـن حـاكم بغير ما أنزل الله طاغوت»(١).

### الخلاصة ممّا سبق:

- ١. أهتمام شيخ الإسلام رحمه الله، وعنايته بقضية الحكم بما أنزل الله.
  - ٢. تفصيله للصور المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله.
  - أ- استحلال الحكم بغير ما أنزل الله، واعتقاد عدم وجوبه.
    - ب- عدم التزام حكم الله ورسوله.
- ج- تحكيم العادات الجارية، أو سوالف البادية، وتقديم ذلك على
   حكم الكتاب ولاسنة.
  - د- تفضيل أحكام الجاهلية على أحكام الله تعالى.
- هـ- تبديل الشرع المجمع عليه من فعل ذلك كان مرتداً باتفاق الفقهاء.
- و- رفض التحاكم إلى كتاب الله وسنة رسوله والإعراض عنهما
   وإرادة التحاكم إلى غيرهما فيه يزول الإيمان ويثبت النفاق.
- ز- عُلام التـزام شـريعة الله ظـاهراً وباطنـاً، ولكنـه حكـم بهـواه في مسألة ما، فحكمه حكم أمثاله من أهل المعاصي
  - ح- تسمية من تحوكم إليه من الحكام بغير كتاب الله طاغوت.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۳۰۰–۳۰۱).

### أقوال أهل العلم في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله:

### الحافظ المفسر ابن كثير:

- النساء: ٩٥]، قال مجاهد، وغير واحد من السلف أي إلى كتاب الله، وسنة رسوله، وهذا أمرٌ من الله عز وجل بأن كل شيء تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه أن يرد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة قال من أصول الدين وفروعه أن يرد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة قال تعالى: ﴿وَمَا اَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمْ مُنَ إِلَى اللّهَ إِلَى اللّه الكتاب والسنة قال به الكتاب والسنة وشهدا له بالصحة، فهو الحق، وماذا بعد الحق إلا الضلال، ولهذا قال تعالى: ﴿إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللّه فِي فلك على أن من لم يتحاكم في محل النزاع إلى الكتاب والسنة، ولا يرجع إليهما في ذلك فليس مؤمناً بالله ولا باليوم الآخر» (١٠).
- ٢. قال الحافظ ابن كثير في تفسير قول تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَالِكَ ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِّلِكَ ﴾ [النساء: ٦٠]: «هذا إنكار من الله على من يدَّعي الإيمان بما أنزل الله على رسوله وعلى الأنبياء الأقدمين وهو مع ذلك يريد التحاكم في فصل الخصومات إلى غير كتاب الله وسنة رسوله» (٢).
- ٣. قال الحافظ ابن كثير في تفسير قول تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَمَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَبَيْنَهُ مَ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِ مَ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]: «يقسم تعالى بنفسه الكريمة أنه لا يؤمن أحد حتى يحكم الله والرسول ﷺ في جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق أحد حتى يحكم الله والرسول ﷺ في جميع الأمور، فما حكم به فهو الحق

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٢/ ٢٥٠)، ط المكتبة التوفيقية، مصر، تحقيق هاني الحاج.

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٢٥١).

الذي يجب الانقياد له باطناً وظاهراً، ولهذا قال: ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي النَّهُ مَا حَكُمُوكُ يَطِيعُوكُ فِي فِي اَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمّا حَكُمت به، وينقادون له في الظاهر والباطن، فيسلمون له تسليماً كلياً من غير ممانعة ولا مدافعة ولا مناذعة »(۱).

- قال الحافظ ابن كثير في كفر من ترك التحاكم إلى الشريعة وتحاكم إلى غيرها، وذلك في معرض حديثه الياسق الذي وضعه جنكيز خان: «وفي ذلك كله مخالفة لشرائع الله المنزلة على عباده الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، فمن ترك الشرع الحكم المنزل على محمد بن عبد الله خاتم الأنبياء، وتحاكم إلى غيره من الشرائع المنسوخة كفر، فكيف بمن تحاكم إلى الياسا وقدمه عليه؟ من فعل ذلك كفر بإجماع المسلمين» (٢).
- ٥. قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿أَفَحُكُم الْجَهِلِيَةِ بِبَغُونَ وَمَنَ أَحَسَنُ مِنَ اللّهِ عَن حكم حُكَم اللّه الحكم المشتمل على كلّ خير، الناهي عن كلّ شر، وعدل إلى ما سواه من الآراء والأهواء، والاصطلاحات التي وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله، كما كان أهل الجاهلية يحكمون به من الضلالات والجهالات مِمّا يضعونها بآرائهم وأهوائهم، وكما يحكم به التتار من السياسات الملكية المأخودة عن ملكهم جنكيز خان، الذي وضع لهم الياسق، وهو عبارة عن كتاب مجموع من أحكام اقتبسها من شرائع شتى من اليهودية والنصرانية، والملة الإسلامية وغيرها، وفيها كثير من الأحكام أخذها من عجرد نظره وهواه، فصار في بنيه شرعاً متبعاً يقدمونه على الحكم بكتاب الله، وسنة رسوله هي، فمن فعل ذلك منهم فهو كافر يجب قتاله حتى

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٢/ ٢٥٣)، ط المكتبة التوفيقية.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١١٩/١٣).

يرجع إلى حكم الله ورسوله، فلا يحكم سواه في قليل ولا كثير»(١).

هذه أقوال الحافظ ابن كثير في التتار وغيرهم، ولا عبرة بمن خصص أقوال الحافظ ابن كثير بالتتار فقط لأنهم كانوا كفاراً كفراً أصلياً، فهذا مردود عليه بعدة أمور:

الأوّل: مناط تكفير الحافظ ابن كثير لهم ليس كفرهم الأصلي بل بحكمهم للياسق كما هو واضح من كلامه.

الثاني: أنَّ التتار الذين أفتى فيهم الحافظ ابن كثير وشيخ الإسلام ابن تيمية، كانوا قد ادعوا الإسلام مع تحكيمهم الياسق، فقد أعلن زعيمهم قازان الإسلام مع تحكيمه للياسق، ولهذا اشتبه قتالهم على كثير من المسلمين فأفتى شيخ الإسلام بقتالهم، وقد نقل الحافظ ابن كثير قول شيخ الإسلام عند ارتياب الناس لقتالهم لدعواهم الإسلام، وذلك في وقعة شقحب.

قال ابن كثير: «وكان يقول للناس (يعني ابن تيمية): إذا رأيتموني من ذلك الجانب وعلى رأسي مصحف فاقتلوني. فتشجع الناس في قتال التتار وقويت قلوبهم ونياتهم ولله الحمد»(٢).

٦. قال الحافظ أبو بكر الجصاص في كتابه «أحكام القرآن»: «يقول تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوَمِّنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَبَيْنَهُمُ وَثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي مَا شَجَرَبَيْنَهُمُ وَثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي هَذَه فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا أَسَّلِيمًا ﴾ [النسساء: ٦٥]، وفي هذه الآية دلالة على أن من رد شيئاً من أوامر الله تعالى أو أوامر رسوله على فهو خارج عن الإسلام سواء رده من جهة الشك فيه، أو من جهة ترك القبول والامتناع من التسليم، وذلك يوجب صحة ما ذهب إليه الصحابة القبول والامتناع من التسليم، وذلك يوجب صحة ما ذهب إليه الصحابة

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣/ ٩٦)، ط المكتبة التوفيقية.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (٢٤/١٤) راجع في تحقيق مسألة قتال التتار مع دعواهم الإسلام، وموقف العلماء وشيخ الإسلام (الحكم بغير ما أنزل الله)، ٢٥٠-٢٦٦، للدكتور عبد الرحمن المحمود.

في حكمهم بارتداد من امتنع من أداء الزكاة، وقتلهم وسبي ذراريهم، لأن الله تعالى حكم أن من لم يسلم للنبي قضاء وحكمه، فليس من أهل الايمان»(١).

- ٧. قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن من علماء الدعوة السلفية بنجد سئل رحمه الله عما يحكم به أهل السوالف من البوادي وغيرهم من عادات الآباء والأجداد، هل يطلق عليهم بذلك الكفر بعد التعريف؟ فأجاب رحمه الله: «من تحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله على بعد التعريف، فهو كافر، قال تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَت لِكَ هُمُ ٱلْكُنفِرُونَ》 [المائدة: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ
- ٨. قال الشيخ حمد بن عتيق في نواقض الإسلام الحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ثم نقل قول الحافظ ابن كثير في التتار، ثم قال بعد ذلك: «ومثل هؤلاء ما وقع فيه عامة البوادي، ومن شابههم من تحكيم عادات آبائهم، وما وضعه أوائلهم من الموضوعات الملعونة التي يسمونها شرع الرفاقة يقدمونها على كتاب الله وسنة رسوله ، ومن فعل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حكم الله ورسوله» (٣).
- ٩. قال الشوكاني رحمه الله شارحاً بعض أحوال أهل عصره وتحاكمهم إلى الطاغوت في أمورهم وكفرهم وخروجهم عن الإسلام بـذلك قــال رحمه الله: «أنهم يحكمون ويتحاكمون إلى من يعرف الأحكام الطاغوتية في جميع الأمور التي تنوبهم، وتعرض لهم من غير إنكار ولا حياء من الله، ولا مـن

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن (١/ ٢١٣- ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٨/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) سبيل النجاة والفكاك، حمد بن عتيق، ص ٨٣-٨٤، تحقيق الوليد الفريــان، وراجــع المطبوعــة مــن مجموعة التوحيد.

عباده، ولا يخافون من أحد، بل قد يحكمون بذلك من يقدرون على الوصول إليهم من الرعايا، ومن كان قريباً منهم، وهذا الأمر معلوم لكل أحد من الناس لا يقدر أحد على إنكاره، ودفعه، وهو أشهر من نار على علم، ولا شك ولا ريب أن هذا كفر بالله سبحانه وتعالى وبشريعته التي أمر الله بها على لسان رسوله، واختارها لعباده في كتابه وعلى لسان رسوله، بل كفروا بجميع الشرائع من لدن آدم عليه السلام إلى الآن، وهؤلاء جهادهم واجب، وقتالهم متعين حتى يقبلوا أحكام الإسلام ويذعنوا لها، ويحكموا بينهم بالشريعة المطهرة، ويخرجوا من جميع ما هم فيه من الطواغيت الشيطانية، ومع هذا فهم مصرون على أمور غير الحكم بالطاغوت والتحاكم إليه، وكل منها على انفراده يوجب كفر فاعله، وخروجه عن الإسلام»(۱).

هذا النص القيم للعلاّمة الشوكاني نخرج منه بعدة أمور:

- ١. تحكيم الأحكام الطاغوتية كفر بالله وشريعته التي أمرا لله بها على لسان رسوله.
- ٢. قتال من يحكم بغير الشريعة واجب ومتعين على من يملك القدرة بذلك حتى يذعن لحكم الشريعة.
- ٣. الحكم بالطاغوت والتحاكم إليه من المكفرات المستقلة، وإن كانت توجد في من وصفهم مكفرات أخرى.
- ١. قال العلامة ابن القيم في تفسير قول تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى اللهِ عَلَى اللهُ مَرَّجًا مِمَّا قَضَيْتَ يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَرَبًا مِنْ اللهُ مَرْمًا قَضَيْتَ

فِي أَنفُسِهِ مَ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا لَسَّلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]: «أقسم سبحانه بنفسه المقدسة قسما مؤكداً بالنفي قبله على عدم إيمان الخلق حتى يحكموا رسله في كلّ ما شجر بينهم من الأصول والفروع، وأحكام الشرع

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل السلفية للشوكاني (٣٣-٣٤).

والمعاد، ولم يثبت لهم الإيمان بمجرد هذا التحكيم حتى ينتفي الحرج، وهو ضيق الصدر، وتنشرح صدورهم لحكمه كلّ الانشراح، وتقبله كلّ القبول، ولم يثبت لهم الإيمان بذلك حتى ينضاف إليه مقابلة حكمه بالرضا والتسليم، وعدم المنازعة وانتفاء المعارضة والاعتراض»(۱).

الم يقول الشيخ السعدي في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى النَّيْنَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ وَالْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبّلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطّلغُوتِ وَقَدْ أُمِرُ وَاأَن يَكُفُرُوا بِهِ ﴾ [النسساء: ٢٠]، قسال رحمسه الله: « فَيَدُونَ أَن يَكُفُرُوا بِهِ ﴾ [النسساء: ٢٠]، قسال رحمسه الله فهو « فَيَدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّلغُوتِ ﴾ وهو كلّ من حكم بغير شرع الله فهو طاغوت والحال انهم ﴿ وَقَدْ أُمِرُ وَاأَن يَكُفُرُوا بِهِ ﴾ فكيف يجتمع هذا الإيمان؟، فإنَّ الإيمان يقتضي الانقياد لشرع الله، وتحكيمه في كل أمر من الأمور، فمن زعم أنه مؤمن واختار حكم الطاغوت على حكم الله فهو كاذب في ذلك (٢٠).

11. قال السنقيطي: «فيصرح بأنهم مشركون بطاعتهم، وهذا الإشراك في الطاعة واتباع التشريع المخالف لما شرعه الله هو المراد بعبادة السيطان في قوليه: ﴿ أَلَمُ اَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَكَبَنِي ٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُ وا الشّيطان إِنّهُ وَلَكُو تُحَدُّ فُي بِينَ وَ السّاوية التي ذكرناها [يس: ٢٠]، ثم قال رحمه الله: «وبهذه النصوص السماوية التي ذكرناها يظهر غاية الظهور أن الذين يتبعون القوانين الوضعية التي شرعها الشيطان على السنة أوليائه مخالفة لما شرعه الله جل وعلا على السنة رسله صلى الله عليهم وسلم، أنه لا يشك في كفرهم وشركهم، إلا من طمس الله على بصيرته، وأعماه عن نور الوحي مثلهم» (٣).

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي، ص ١٨٤، ط مؤسسة الرسالة.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٤/ ٩١–٩٢).

17. قال الشيخ الشنقيطي رحمه الله: «كلّ من اتبع تشريعاً غير التشريع الذي جاء به سيد ولد آدم محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه فاتباعه لذلك التشريع المخالف كفر بواح»(١).

١٤. قال الشيخ عبد الرزاق عفيفي رحمه الله: «من كان منتسباً للإسلام عالماً بأحكامه ثم وضع للناس أحكاماً وهيًا لهم نظماً ليعملوا بها ويتحاكموا إليها وهو يعلم أنها تخالف الإسلام، فهو كافر خارج عن الإسلام» (٢).

٥١.قال الشيخ إسماعيل بن إبراهيم الخطيب الحسني الأزهري السلفي: «والحكم بما أنزل على محمد ﷺ هو أكمل أنواع العدل وأحسنها. والحكم به واجب على النبي ﷺ، وكل من اتبعه، ومن لم يلتزم حكم الله ورسوله فهو كافر، ومن اعتقد أن يحكم بين الناس بقول أي أحد كان، ولا يحكم بينهم بالكتاب والسنة، فهو كافر، وظالم لنفسه، ولغيره من الحكوم له وعله» (٣).

١٦. والشيخ محمد بن إبراهيم له كلام قوي واضح في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله، وتفصيل المسألة وبيان الحالات التي تكون كفراً أكبر، والحالات التي تدخل في الكفر الأصغر قد نقلنا بعضه في ثنايا الكتاب. ونقتطف من كلامه ما لم ننقله من الحالات المكفرة، فقد ذكر حالات أربع ثم قال:

الخامس: وهو أعظمها وأشملها وأظهرها معاندة للشرع، ومكابرة لأحكامه، ومشاقة لله ولرسوله، ومضاهاة بالمحاكم الشرعية إعداداً وإمداداً وإرصاداً، وتأصيلاً وتفريعاً، وتشكيلاً وتنويعاً، وحكماً وإلزاماً، ومراجع ومستندات، فكما أن للمحاكم الشرعية مراجع ومستندات مرجعها كلها إلى كتاب الله وسنة رسوله، فلهذه المحاكم مراجع هي القانون الملفق من

<sup>(</sup>١) السابق (٣/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) شبهات حول السنة ورسالة الحكم بغير ما أنزل الله، ص ٦٤-٦٥، ط دار الفضيلة.

<sup>(</sup>٣) تحذير أهل الإيمان عن الحكم بغير ما أنزل الرحمن (ص ١٤٢)، ط مكتبة الصحابة، جدة.

شرائع شتى، وقوانين كثيرة، كالقانون الفرنسي والقانون الأمريكي والبريطاني، وغيرها من القوانين، ومن مذاهب البدعيين المنتسبين إلى الشريعة وغير ذلك. فهذه الحاكم الآن في كثير من أمصار الإسلام، مهيأة مكملة، مفتوحة الأبواب والناس إليها أسراب إثر أسراب، يحكم حكامها بينهم بما يخالف حكم الكتاب والسنة من أحكام ذلك القانون، وتلزمهم به وتقرهم عليه، وتحتمه عليهم، فأي كفر فوق هذا الكفر، وأي مناقضة به وتقرهم عليه، وتحتمه عليهم، فأي كفر فوق هذا الكفر، وأي مناقضة للشهادة بأن محمداً رسول الله بعد هذه المناقضة، وذكر أدلة جميع ما قدمنا على وجه البسط معلومة معروفة، لا يحتمل ذكرها في هذا الموضع» (۱).

ثم قال: «السادس: ما يحكم به كثير من رؤساء العشائر والقبائل من البوادي ونحوهم من حكايات آبائهم وأجدادهم وعاداتهم التي يسمونها سلوفهم، يتوارثون ذلك منهم، ويحكمون به، ويحضون على التحاكم إليه عند النزاع بقاءً على أحكام الجاهلية، وإعراضاً ورغبة عن حكم الله ورسوله، فلا حول ولا قوّة إلا بالله»(٢).

١٧.للشيخ الشنقيطي كلام واضح في كفـر مـن حكـم بـالقوانين الوضـعية في مواضع متعدّدة نقتبس منها ما يناسب المقام<sup>(٣)</sup>.

قال رحمه الله تعالى في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِ حُكْمِهِ الْحَدَا ﴾ : «ويفهم من هذه الآيات كقول ه تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ فِ حُكْمِهِ الله ان متبعي احكام المشرعين غير ما شرعه الله أنهم مشركون بالله وهذا المفهوم مبيناً في آيات أخر كقوله، فيمن اتبع تشريع الشيطان في إباحة الميتة بدعوى أنها ذبيحة الله: ﴿ وَلَا تَأْكُمُ اللهُ عَلَيْهُ وَإِنَّ الشَّيْطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى الْمُوكُونَ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ وَإِنَّ الطَّعْتُمُوهُمُ إِنَّا كُمُ لَمُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

<sup>(</sup>١) تحكيم القوانين، ص ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) السابق (٦-٧).

<sup>(</sup>٣) راجع الحاكمية في أضواء البيان، د. عبد الرحمن السديس.

# شبهة والرد عليها(١):

ادعى بعض من كتب في هذه المسألة أنَّ الحاكم بغير ما أنزل الله لا يكون كافراً إلاّ إذا كان جاحداً مستحلاً للحكم بغير ما أنزل الله.

وهذه الشبهة مردود على أصحابها لعدة أمور هي:

- التقييد بالجحود والاستحلال في تكفير الحاكم بغير ما أنـزل الله علـى
   وجه الحصر، لم يقل به أحد من أهل العلم فيما نعلم.
- حصر الكفر في المسألة بصورة واحدة، وهـي الجحـود والاستحلال، وقد ذكر أهل العلم صوراً أخرى غير هذه الصورة (٢).
- ٣. إن الجحود والاستحلال، ولو لفرع من فروع الشريعة كفر مجرد، وإن لم ينضم إليه الحكم بغير ما أنـزل الله، فمـا فائـدة النـصوص المكفّـرة للحاكم بغير ما أنزل الله؟
- دخلت على هؤلاء شبهة المرجئة في اشتراط الجحود والاستحلال في المكفرات، وهذا شرط فاسد.

وننقل لك من فتاوى اللجنة الدائمة ما يبطل هذه الشبهة.

<sup>(</sup>١) راجع هذه الشبهة (الحكم بغير ما أنزل الله) لخالد العنبري. وراجع الرد عليها في:

أرسالة تحكيم القوانين. ٢. رسالة الحكم بغير ما أنزل الله لعبد الرحمن المحمود.

٣. الشريعة الإلهية لعمر سليمان الأشقر.
 ٤. عمدة التفسير، الشيخ أحمد محمد شاكر.

٥. إن الله هو الحكم، محمد شاكر الشريف.

<sup>(</sup>٢) رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدائمة، ط عالم الفوائد، بتقديم عدد من المشايخ.

# بيان من اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بشأن كتاب بعنوان «الحكم بغير ما أنزل الله وأصول التكفير» لكاتبه خالد العنبري

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وبعد: فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على كتاب بعنـوان «الحكم بغير ما أنزل الله وأصول التكفير». لكاتبه خالد العنبري.

وبعد دراسة الكتاب اتضح أنه يحتوي على إخلال بالأمانة العلمية فيما نقله عن علماء السنة والجماعة، وتحريف للأدلة عـن دُلالاتهـا الـتي تقتـضيها اللغة العربية ومقاصد الشريعة، ومن ذلك ما يلي:

- ١. تحريفه لمعاني الأدلة الشرعية، والتصرف في بعض النصوص المنقولة عن أهل العلم حذفاً، أو تغييراً على وجه يفهم منه غير المراد أصلاً.
  - ٢. تفسير بعض مقالات أهل العلم، بما لا يوافق مقاصدهم.
- ٣. الكذب على أهل العلم، وذلك نسبته للعلامة الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله، ما لم يقله.
- ٤. دعواه إجماع أهل السنة على عدم كفر من حكم بغير ما أنـزل الله في التـشريع العام، إلا بالاستحلال القلبي، كسائر المعاصي التي دون الكفر، وهـذا محـض افتراء على أهل السنة منـشؤه الجهـل، أو سـوء القـصد، نـسأل الله الـسلامة والعافية (١).

<sup>(</sup>١) راجع رسالة التحذير من الإرجاء، ط عالم الفوائد، ص ٢١-٢٢.

# بيان من اللجنة الدائمة في التحذير من كتابي «التحذير من فتنة التكفير»، و«صيحة نذير» لعلى حسن الحلبي

قالت اللجنة الدائمة: «وبعد دراسة اللجنة الدائمة للكتابين المذكورين والاطلاع عليهما تبين للجنة الدائمة فيما أضافه إلى كلام العلماء في مقدمته وحواشيه يحتوي على ما يأتي:

- ١. بناه مؤلفه على مذهب المرجئة البدعي الباطل، الذين يحصرون الكفر بكفر الجحود، والتكذيب، والاستحلال القلبي، كما في ص ٦، وحاشية ص ١٢، وهذا خلاف ما عليه أهل السنة والجماعة من أنَّ الكفر يكون بالاعتقاد، وبالقول، وبالفعل، وبالشك.
- ٢. تحريفه للنقل عن ابن كثير في البداية والنهاية (١١٨/١٣)، حيث ذكر في حاشية ص ١٥، نقلاً عن ابن كثير (أن جنكير خان ادعى في الياسق أنه من عند الله، وأنَّ هذا سبب كفرهم، وعند الرجوع إلى الموضع المذكور لم يوجد فيه ما نسبه إلى ابن كثير رحمه الله تعالى).
- ٣. تقوله على شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في ص ١٧-١١، إذ نسب إليه جامع الكتاب المذكور، أنَّ الحكم المبدل لا يكون عند شيخ الإسلام كفراً إلا إذا كان عن معرفة، واعتقاد واستحلال، وهذا محض تقول على شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، فهو ناشر مذهب أهل السنة والجماعة، ومذهبهم كما تقدم وهذا إنما هو مذهب المرجئة.
- ٤. تحريفه لمراد سماحة العلامة الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله تعالى في رسالته تحكيم القوانين، إذ زعم جامع الكتاب المذكور: أنَّ الشيخ يشترط الاستحلال القلبي، مع أنَّ كلام الشيخ واضح وضوح الشمس في رسالته

المذكورة على جادة أهل السنة»(١).

وقد أثلجت اللجنة الدائمة بعلمائها حفظهم الله تعالى ذخراً للإسلام والمسلمين صدور أهل السنة بهذه الردود القويّة على دعاة الإرجاء في العصر الحديث بعد أنْ ارتفعت رؤوسهم بباطلهم وإرجائهم، فلم يجدوا من يسكتهم، فلله الحمد والمنة على ما أنعم.

# الصور التي يكون فيها الحكم بغير ما أنزل الله كفراً أصغر

يكون الحكم بغير ما أنزل الله كفراً أصغر إذا حكم الحاكم، أو قضى القاضي بغير ما أنزل الله في واقعة ما مع اعتقاده وجوب الحكم بما أنزل الله في واقعة ما مع اعتقاده وجوب الحكم بما أنزل الله عصياناً، وشهوة في القضية التي حكم بها، ولكنه عدل عن الحكم بما أنزل الله عصياناً، وشهوة مع اعترافه بأنه آثم في حكمه بغير ما أنزل الله، وهذا لا يكون تشريعاً ثابتاً مُلزماً أو قانوناً دائماً، بل يكون الحاكم ملتزماً بشرع الله في الجملة كما في كلام شيخ الإسلام.

# ونسوق كلام أهل العلم في ذلك:

- ا. قال الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله: «وأما الذي قيل (كفر دون كفر)إذا حاكم إلى غير الله مع اعتقاده أنه عاص، وأنَّ حكم الله هو الحق، فهذا الذي يصدر منه المرة ونحوها، أما الذي جعل قوانين بترتيب، وتخضيع فهو كافر، وإن قال أخطأنا، وحكم الشرع أعدل»(١).
- قال الشيخ محمد بن إبراهيم: «وأما القسم الثاني من قسمي كفر الحاكم بغير ما أنزل الله وهو الذي لا يخرج من المله، فقد تقدم تفسير أن ابن عباس شه لقوله على: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَت لِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ قد شمل ذلك القسم، وذلك في قوله شه في الآية (كفر دون كفر)، وقوله (ليس بالكفر الذي تذهبون إليه)، وذلك أن تحمله شهوته، وهواه على الحكم في القضية بغير ما أنزل الله مع اعتقاده أن حكم الله ورسوله هو الحق، واعترافه على نفسه بالخطأ ومجانية الهدى، وهذا، وإن لم يخرجه كفره عن الملة فإنه معصية عظمى أكبر من الكبائر، كالزنا، وشرب الخمر، والسرقة، واليمين الغموس، وغيرها، فإن معصية سماها الله في كتابه كفراً

<sup>(</sup>۱) فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم (۱۲/ ۱۸۰)، وانظر (۱۹۸/۱).

- أعظم من معصية لم يسمها كفراً»(١).
- ٣. قال شيخ الإسلام: «أما من كان ملتزماً لحكم الله ورسوله باطناً وظاهراً،
   لكن عصى واتبع هواه، فهذا بمنزلة أمثاله من العصاة»(٢).
- قال ابن القيم رحمه الله: «إن اعتقد وجوب الحكم بما أنـزل الله في هـذه الواقعة وعدل عنه عصياناً مع اعتراف بأنـه مستحق للعقوبة فهـذا كفـر أصغر» (٣).
- ٥. قال شارح الطحاوية علي بن علي بن محمد بن أبي العز الحنفي: «وهنا أمر يجب أن يتفطن له، وهو أنَّ الحكم بغير ما أنزل الله قد يكون كفراً إما ينقل عن الملة، وقد يكون معصية كبيرة أو صغيرة، ويكون كفراً إما مجازياً، وإما كفراً أصغر، على القولين المذكورين، وذلك بحسب حال الحاكم، فإن اعتقد أن الحكم بغير ما أنزل الله واجب، وأنه غيرٌ فيه، أو استهان به مع تيقنه أنه حكم الله، فهذا كفر أكبر، إن اعتقد وجوب الحكم عا أنزل الله، وعلمه في هذه الواقعة، وعدل عنه مع اعترافه بأنه مستحق للعقوبة، فهذا عاص، ويسمى كافراً كفراً مجازياً أو كفراً أصغر».

وقد علق العلامة العلامة المحدث أبو الأشبال أحمد محمد شاكر رحمه الله تعالى على قول شارح الطحاوية (فهذا كفر أكبر) قال معلقاً: «وهذا مثل ما ابتلي به الذين درسوا القوانين الأوروبية من رجال الأمم الإسلامية، ونسائها أيضاً، الذين أشربوا في قلوبهم حبها، والشغف بها، والذب عنها وحكموها وأذاعوها، بما ربوا من تربية أساسها صنع المبشرين الهداً امين أعداء الإسلام،

<sup>(</sup>١) رسالة تحكيمي القوانين، ص ٨، ط دار الوطن.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة (٥/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (١/ ٣٣٦).

ومنهم من يُصَرِّح، ومنهم من يتوارى ويكادون يكونون سواء، فإنا لله وإنا إليه راجعون» (١).

# نخلص مِمَّا سبق أن الحكم بغير ما أنزل الله يكون كفراً أصغر بالضوابط الآتية:

- اذا كان الحكم المرة ونحوها، أو في واقعة بعينها، أو قضية بعينها، وهذا نص كلام أهل العلم: الشيخ محمد بن إبراهيم، وشارح الطحاوية، وابن القيم رحمهم الله.
- ۲. أن يكون ملتزماً لحكم الله ورسوله باطناً وظاهراً، وقد وقع منه الحكم
   على سبيل الهوى، وهذا نص كلام ابن تيمية رحمه الله تعالى.
- ٣. أن يعترف بعصيانه مع اعتقاده وجوب الحكم بما أنـزل في هـذه الواقعـة،
   وهذا نص ابن القيم، والشيخ محمد بن إبراهيم، وشارح الطحاوية.

<sup>(</sup>۱) السابق، الحاشية ص ٣٠٣، راجع الصور التي يكون فيها الحكم بغير ما أنـزل الله كفـر أصـغر، (الحكم بغير ما أنزل الله أحواله وأحكامه)، ص ٢١٢، ٢١٤، (نواقض الإيمان القولية والعملية)، ص ٢٣٥.

# مناقشة احتجاج من احتج بأقوال ابن عباس وأبي مجلز على عدم كفر محكمي القوانين الوضعية

أما احتجاج بعض من كتب في هذه المسألة بأثر ابن عباس وأبي مجلز في قول تعلى: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتَ بِكَهُمُ الْكَفوُونَ ﴾، (كفر دون كفر)، وقوله: «ليس بالكفر الذي تذهبون إليه إنه ليس كفراً ينقل عن الملة؟ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون، كفر دون كفر»(١).

احتجاج البعض على أن الحاكم بغير ما أنـزل الله لا يكفـر إلاّ الكفـر الأصغر في جميع الصور، بهذين الأثرين لا يصح لعدة أمور:

- ١. تقسيم أهل العلم مسالة الحكم بغير ما أنزل الله إلى صور مكفرة وصور غير مكفرة، وحملهم أثر ابن عباس على صورة الكفر الأصغر، وممن فصل هذا التفصيل: الشيخ محمد بن إبراهيم، وشارح الطحاوية، وابن القيم، وابن تيمية، والشيخ أحمد محمد شاكر، وقد سبقت نصوصهم.
- ٢. ذكر أهل العلم للصور المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله، وقد سبقت نصوصهم، فكيف أغفل هؤلاء أثر ابن عباس، ولم يجعلوه أصلاً عاماً، وقد سبقت نصوص أهل العلم من علماء الدعوة وغيرهم والمعاصرين.
- ٣. رد أهل العلم على من استدل بهذين الأثرين استدلالاً عاماً على عدم تكفير محكمي القوانين الوضعية، ومن هؤلاء العلامة المحدث أحمد محمد شاكر، والشيخ محمود محمد شاكر.

نقتبس من ردهم ما يتسع له المقام.

 <sup>(</sup>۱) قال المحدث أحمد محمد شاكر: رواه الحاكم ووافقه الـذهبي على تـصحيحه، عمدة التفسير،
 (۱۵ -۱۰۵)، ط دار الشعب.

ومما قال العلامة محمود محمد شاكر ونقله عنه أحمد محمد شاكر رحمهما الله: «اللهم إني أبرأ إليك من الضلالة، وبعد؛ فإن أهل الريب والفتن ممن تصدروا للكلام في زماننا هذا قد تلمس المعذرة لأهل السلطان في ترك الحكم عا أنزل الله في القضاء في الدماء والأعراض، والأموال بغير شريعة الله التي أنزلها في كتابه مستدلاً بهذين الخبرين (۱)، واتخذهما رأياً، يرى به صواب القضاء في الأموال والأعراض والدماء بغير ما أنزل الله، وأنَّ مخالفة شريعة الله في القضاء العام لا تكفر الراضي بها والعامل بها» (۲).

قال العلامة الشيخ محمود شاكر، ونقله عنه الحدث أحمد شاكر: "إنَّ الذين سألوا أبا مجلز من الأباضية (فرقة من فرق الخوارج) إنّما كانوا يريدون أن يلزموه الحجة في تكفير الأمراء، ولأنهم عصوا وارتكبوا بعض ما نهاهم الله عن ارتكابه، ولذلك قال لهم في الخبر الأوّل (رقم ١٢٠٢٥): "فإن هم تركوا شيئاً منه عرفوا أنهم قد أصابوا ذنباً»، وقال لهم في الخبر الشاني: "إنهم يعملون ويعلمون أنه ذنب».

ويقول أيضاً رحمه الله: «وإذن فلم يكن سؤالهم عما احتج به مبتدعة زماننا، ومن القضاء في الأموال والأعراض والدماء بقانون مخالف لشريعة أهل الإسلام، ولا في إصدار قانون ملزم لأهل الإسلام بالاحتكام إلى غير حكم الله في كتابه وعلى لسان نبيه هذا الفعل إعراض عن حكم الله ورغبة عن دينه، وإيثاراً لأحكام أهل الكفر على حكم الله سبحانه وتعالى، وهذا كفر لا يشك أحد من أهل القبلة على اختلافهم في تكفير القائل به

<sup>(</sup>١) قول أبي مجلز في روايتين عند الطبري، عمدة التفسير (٤/ ١٥٦)، ط الشعب.

<sup>(</sup>٢) عمدة التفسير، (٤/ ١٥٧).

والداعي إليه.

والذي نحن فيه اليوم هو هجر لأحكام الله عامة بلا استثناء، وإيشار أحكام غير حكمه في كتابه، وسنة نبيه، وتعطيل لكل ما في شريعة الله، بل بلغ الأمر مبلغ الاحتجاج على تفضيل أحكام القانون الموضوع على أحكام الله المنزلة، وادعاء المحتجين لذلك بأنَّ أحكام الشريعة إنّما نزلت لزمان غير زماننا، ولعلل وأسباب انقضت، فسقطت الأحكام كلها بانقضائها، فأين هذا مِمّا بينًاه من حديث أبي مجلز، والنفر من الأباضية من بني عمرو بن سدوس"(١).

<sup>(</sup>۱) عمدة التفسير (۱/ ۱۰۲–۱۰۷)، وراجع في رد الاحتجاج بأثر ابن عباس على عدم تكفير الحاكم بغير ما أنزل الله في جميع الصور. نواقض الإيمان القولية والعملية (۳۳۷–۳۳۸). الحكم بغير ما أنزل الله – أحواله وأحكامه (۲۱۵–۲۳٤). وراجع: حمل أثر ابن عباس على صورة الكفر الأصغر (رسالة تحكيم القوانين)، ص ٨، ط دار الوطن. وراجع: التبيان شرح نواقض الإسلام، ٣٨، ط دار الوطن. وراجع: التحذير من الإرجاء، ص ٢٢، ط عالم الفوائد.

# الفصل الثالث الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية

# ويشتمل على:

- ۱. مقدمة.
- ٢. الصور المكفرة في مسألة الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية.
  - أ. الولاء المطلق للكفار.
  - ب. المشابهة الكليّة للمشركين.
- ج. عدم تكفير الكافرين أو الشك في كفرهم أو تصحيح مذاهبهم.

# الفصل الثالث الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية

#### مقدمة الفصل:

كان العصر الذي عاش فيه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى مليئاً بالأحداث العظام، انتشرت فيه كثير من الفرق الضالة، وكذلك تسلط فيه أعداء الأمة على بلاد المسلمين، فالتتاريهاجمون بلاد المسلمين ويقتلونهم ويسبون حريمهم، ويحتلون بلادهم، ويخرجونهم، والنصارى يمالئونهم ويعاونونهم على ذلك نكاية في المسلمين.

كما كان للنصارى دور في نشر عقائدهم الباطلة، وإقناع الناس بها وذلك لضعف المسلمين.

ومن هنا اهتم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى بقضية الولاء والبراء اهتماماً خاصًا كما ألف كتاباً خاصاً في وجوب (مخالفة أصحاب الجحيم وعدم مشابهتهم وهو كتاب (اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم).

كما ألف كتاباً عظيماً في الرد على النصارى أسماه (الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح).

وحديثنا في هذا الفصل في بيان الصور المكفرة في مسألة الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية.

# الصورة المكفرة في مسألة الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية

# الولاء المطلق للكفار:

والمراد به توليهم مطلقاً، ومودتهم ونصرتهم، ومعاونتهم على المسلمين ويدخل في ذلك مساكنتهم في ديارهم، وسماع كفرهم وإقراره، والتحزب لهم ضد المؤمنين، وأدلة القرآن صريحة في بيان كفر من تولى الكفار والمشركين ولاءً مطلقاً.

- ١. قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا لَا لَتَّخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَرَىٰ أَوْلِيَآ عَضْهُمْ أَوْلِيَآ عُضِ وَمَن
   يَتَوَهَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴾ [الماثلة: ٥١].
- ٢. وقال تعالى: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

وذكر الله تعالى أن المنافقين هم الذين يتولون الكفار، وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ نَرَالِى اللَّهُ تَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

والآيات الدالة على كفر من والى الكفار وناصرهم وأعانهم على المسلمين كثيرة معلومة (١).

<sup>(</sup>١) راجع رسالة (الدلائل في حكم موالاة أهل الإشراك) للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، ضمن مجموع الرسائل (ص ٤٢-٧٢)، وقد عد رحمه الله أكثر من عشرين آية من القرآن مع تفسيرها دالة على كفر من والى الكفار والمشركين موالاة مطلقة.

### نصوص شيخ الإسلام في صور الولاء المكفر:

"فذكر جملة شرطية تقتضي أنه إذا وجد الشرط بحرف (لو) التي تقتضي مع السرط اقتضاء المسروط فقال: ﴿ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالنّبِي وَمَا أُنزِك إِلَيْ مِا المَّا اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ ويضاده، ولا يجتمع الإيمان واتخاذهم أولياء في القلب، ودل ذلك على أن من اتخذهم أولياء ما فعل الإيمان الواجب من الإيمان بالله والنبي وما أنزل الله ومثله قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ اَمَنُواْ لَا نَتَخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنّهَ وَالنّبِي وَمَا أَنْ لَا اللهُ وَالنّبِي وَمَا أَنْ اللّهِ وَمَلْهُ أَخْرُواْ اللّهُ وَالنّبِي وَمَا أَنْ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

قال رحمه الله: «وتبين أن موالاة الكفار كانت سبب ارتدادهم على أدبارهم وذكر في سورة المائدة أئمة المرتدين عقب النهي عن موالاة الكفار في قوله: ﴿وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمَ ﴾ [المائدة: ٥١](٢).

٣. قال شيخ الإسلام رحمه الله مبيناً صوراً من الولاء للكفار وحكم هذه
 الصور: «فمن كان من هذه الأمة موالياً للكفار؛ من المشركين أو أهل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۷ – ۱۸).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۱۹۳).

الكتاب، ببعض أنواع الموالاة ونحوها؛ مثل إتيانه أهل الباطل، واتباعهم في شيء، من مقالهم وفعالهم الباطل كان له من الذم والعقاب والنفاق بحسب ذلك، وذلك مثل متابعتهم في آرائهم وأعمالهم، كنحو أقوال الصابئة وأفعالهم من الفلاسفة المخالفة للكتاب والسنة، ونحو أقوال اليهود والنصارى وأفعالهم المخالفة للكتاب والسنة. ومن تولى أمواتهم أو أحياءهم بالمحبة والتعظيم والموافقة فهو منهم»(۱).

٤. قال شيخ الإسلام رحمه الله مبيناً أن الموالاة والمعــاداة، والحــب والــبغض لا يكون إلاَّ على الدين لا على القبيلة، ولا على المدينة أو البلـد، ولا على المذهب أو الطريقة، قال رحمه الله في نـص فريـد: «ولـيس لأحـدٍ أن يعلـق الحمد والذم والبغض، والموالاة والمعاداة، والصلاة واللعن بغير الأسماء التي علق الله بها ذلك، مثل: أسماء القبائل، والمدائن والمذاهب والطرائق المضافة إلى الأئمة والمشايخ ونحو ذلك مِمّا يراد به التعريف كما قـال تعـالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأَنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآ بِلَ لِتَعَارَفُوٓا ۚ إِنَّ ٱحْـرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَىٰكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]، وقال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيَآءَ ٱللَّهِ لَاخُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَعْ زَفُونَ إِنَّ ٱلَّذِينَ ، امَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ [يونس: ٦٢ -٦٣]، وقــال: ﴿ يَلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّذِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا ﴾ [مــريم: ٦٣]، وقـــد قال ﷺ: {إن آل فلان ليسوا بأوليائي؛ إنَّما ولِّي لله وصالح المؤمنين}. وقال: {ألا إن أوليائي المتقون حيث كانوا من كانوا}، وقال: {إن الله قـ د أذهب عنكم عبية الجاهلية، وفخرها بالآباء، الناس رجلان، مـؤمن تقـي، وفاجرٌ شقي، الناس من آدم، وآدم من تراب}،وقال: {إنه لا فضل لعربي على عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا أبيض على أسود إلا بالتقوى }، فذكر الأزمان، والانتساب إلى عالم أو شيخ إنما يقصد به

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/۲۸).

التعريف به لتمييزه عن غيره، فأما المدح، والذم والحب والبغض، والموالاة والمعاداة، فإنما تكون بالأشياء التي أنزل الله بها سلطانه، وسلطان كتابه، فمن كان مؤمناً وجبت موالاته من أي صنف كان ومن كان كافراً وجبت معاداته من أي صنف كان»(١٠).

- تال شيخ الإسلام مبيناً وجوب موالاة المؤمنين ومعاداة الكفار، وأن ذلك من لوازم الإيمان: «فإن المؤمنين أولياء الله، وبعضهم أولياء بعض، والكفار أعداء الله وأعداء المؤمنين، وقد أوجب الله الموالاة بين المؤمنين، وبين أن ذلك منتف في حق المؤمنين، وبين حال المنافقين في موالاة الكافرين» (٢).
- ٦. قال شيخ الإسلام مبيناً صورة من صور الولاء المكفر، وهـي التحـاكم إلى قوانين الكفار دون كتاب الله.

قال رحمه الله تعالى: «ومن جنس موالاة الكفار التي ذم الله بها أهل الكتاب والمنافقين، الإيمان ببعض ما هم عليه من الكفر، أو التحاكم إليهم دون كتاب الله، كما قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكَيْ الْمَاتِيكُ وَمِنُونَ اللَّهِ عَمَا اللهِ عَلَى اللَّهُ عَمَا اللهُ عَلَى اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

٧. قال شيخ الإسلام في تفسير قول تعالى: ﴿ وَلَوْكَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْكَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّهِ مَا النَّهُ وَالنَّهُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهُ مَا أَنْزِلَ إِلنَّهُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا أَنْزِلُ إِلَيْهِ وَالنَّهُ مِنْ اللَّهِ وَالْكِنْ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَلْسِقُونَ ﴾ [المائدة: (١٨).

فبين سبحانه وتعالى أن الإيمان بالله والنبي، وما أنـزل إليـه مـستلزم لعـدم ولايتهم، فثبوت ولايتهم يوجب عـدم الإيمـان لأن عـدم الـلازم يقتـضي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۲۸/۲۲۷–۲۲۸).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢٨/ ١٩٠).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی (۲۸/۱۹۹).

عدم الملزوم.

وقَـــال ســـبحانه: ﴿ لَا يَجِـدُ قُوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِيُوَآذُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِيُوَآذُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

فأخبر سبحانه أنه لا يوجـد مـؤمن يـواد كـافراً، فمـن واد الكـافر فلـيس بمؤمن (١١).

ولهذه الشبهة سمى عمر حاطباً منافقاً فقال: (دعني يا رسول الله أضرب عنق هذا المنافق). فقال على إنه شهد بدراً ، فكان عمر متأولاً في تسميته منافقاً للشبهة التي فعلها»(٢).

اقتضاء الصراط المستقيم (١/٥٥٠-١٥٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۲۵–۲۲۵).

#### الخلاصة ممّا سبق:

- الولاء المطلق للكفار ناقض من نواقض الإسلام في مسألة الموالاة والمعاداة، وله صور ذكرها شيخ الإسلام:
  - تولي أمواتهم، أو أحياءهم بالمحبة والتعظيم والموافقة.
    - ب. نصرتهم، ومظاهرتهم، ومعاونتهم على المسلمين.
- ج. الإيمان ببعض ما هم عليه من الكفر، والتحـاكم إلـيهم دون كتــاب الله ﷺ.
- الموالاة الجزئية في قضية معينة لرحم أو لحاجة لا تكون كفراً بل تكون ذناً.
  - ٣. موالاة الكفار سبب من أسباب الردة، نص على ذلك شيخ الإسلام.
- ٤. لا يجتمع الإيمان في القلب، واتخاذ الكفار أولياء نص على ذلك شيخ الإسلام.
- ٥. الموالاة والمعاداة، والحب والبغض، لا يكون على أساس البلد أو القبيلة
   أو الطريقة، فمن كان مؤمناً وجبت موالاته من أي صنف كان، ومن كان
   كافراً وجبت معاداته من أي صنف كان.
  - ٦. وقد سئلت اللجنة الدائمة للإفتاء بالديار السعودية:

ما هي حدود الموالاة التي يكفر صاحبها وتخرجه من الملة؟

فأجابت اللجنة الدائمة: «موالاة الكفار التي يكفر بها من والاهم هي

محبتهم ونصرتهم على المسلمين»(١).

<sup>(</sup>١) راجع نص فتوى اللجنة الدائمة (٢/ ٧١-٧٢)، ط دار العاصمة.

# المشابهة المطلقة للكافرين والمشركين

#### تهيد:

إن قضية التشبه بالكفار والمشركين من القضايا الهامة التي لاقت عناية كبيرة فيما كتب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، وقد خصص لها جزءاً كبيراً من كتابه الفذ (اقتضاء الصراط المستقيم).

والمسلم منهي عن التشبه بالكفار في العادات والتقاليد، والزي واللباس، فضلاً عن التشبه بهم في الاعتقادات والعبادات، وإذا تشبه المسلم بالكافر في مظهره وعاداته وتقاليده فإن ذلك يوجب المودة بينهما، فمشابهة الكفار والأعاجم ونحوهم لا بد أن تورث نوع مودة ومحبة.

قال شيخ الإسلام: «فإذا كانت المشابهة في أمور دنيوية، تورث الحبة والموالاة فكيف بالمشابهة في أمور دينية؟ فإن إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد، والحبة والموالاة لهم تنافي الإيمان»(١).

وفي بيان أثر المشابهة يقول شيخ الإسلام رحمه الله: «إن المشابهة في الظاهر تورث نوع مودة ومحبة وموالاة في الباطن تورث المشابهة في الظاهر»(٢).

وإن من المؤسف حقاً أن نجد أفراداً من هذه الأمة بل جماعات قد تشبهوا بالكفار في جميع أمورهم وانبهروا بما هم عليه، فتشبهوا بهم في الزي، واللباس وتشبهوا بهم في رطانتهم، وكلامهم، وبلغ الانبهار ببعضهم أنه اعتقد أن ما عندهم من نظم وضعية، وقوانين بشرية تفوق الشريعة حسناً وملاءمة لواقع

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (١/٥٥٠)، ط مكتبة الرشد.

<sup>(</sup>٢) السابق (١/ ٥٤٩).

النَّاس في العصر الحاضر.

وطائفة قد تشبهت بهم في باب الاعتقاد، والعبادات المبتدعة كغلو المتصوفة، وعُبَّاد القبور في الأولياء والصالحين، واختراعهم لعبادات بدعية، وأعياد ومواسم غير شرعية ما أنزل الله بها من سلطان كالتعبد بالأصوات، والسماع والطرب والرقص، والموسيقى.

وكبناء القبور على المساجد، والطواف بها، ودعاء أهلها من دون الله والتمسح بها، والتبرك بها، ونحو ذلك من البدع والشركيات، والاحتفالات البدعية، وكل ذلك مشابهة لليهود والنصارى، ومضاهاة لهم. فإلى الله المشتكى، وهو المستعان.

# الصور المكفرة في مسالة المشابهة:

# المشابهة المطلقة أو الكليَّة للكفار والمشركين:

دلت النصوص الصحيحة على أن التشبه المطلق بالكفار كفر مخرج من الملة من ذلك:

- ١. عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ أنه نهى عـن التـشبه بالأعاجم، وقال: «ومن تشبه بقوم فهو منهم» (۱).
- قال شيخ الإسلام معلقاً على هذا الحديث: «أقل أحواله أن يقتضي تحريم التشبه بهم، وإن كان ظاهره يقتضي كفر المتشبه بهم، كما في قوله: ﴿ وَمَن يَتَوَفَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمٌ ﴾ (٢).
- عن عبد الله بن عمر أنه قال: «من بنى بأرض المشركين، وصنع نیروزهـم ومهرجـانهم، وتـشبه بهـم حتـی یمـوت حُـشِر معهـم یـوم

قال شيخ الإسلام تعليقاً على هذا الأثر والحـديث الـذي قبلـه: «فقـد يحمل هذا على التشبه المطلـق، فإنـه يوجـب الكفـر، ويقتـضي تحـريم أبعاض ذلك، وقد يحمل على أنه منهم في القدر المشترك الذي شابههم فيه فإن كان كفراً أو معصية، أو شعاراً لهم كان حكمه كذلك»(١).

قال شيخ الإسلام تعليقاً على أثر ابن عمر: «وهذا يقتـضي أنـه جعلـه كافراً بمشاركتهم في هذه الأمور، أو جعل ذلك من الكبائر الموجبة للنار، وإن كان الأوّل ظاهر لفظه»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣١٤/٤)، رقم [٤٠٣١]، وأحمد في المسند (٢/ ٥٠)، قال ابن تيمية: «إسناد أبــو داود جيد (الاقتضاء) (١/ ٢٦٩). وحسنه السيوطي في الجامع الصغير (١/ ٥٩٠). وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير رقم [٨٠٩٥٢]، قال الألباني صحيح.

اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٢٧٠).

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٩/ ٢٣٤)، قال ابن تيمية: إسناده صحيح (الاقتضاء [1/170]).

<sup>(</sup>٤) الاقتضاء (١/ ٢٧١).

اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ١٥٥).

# ٢٠ مشاركتهم في أعيادهم الكفرية وممارسة طقوسهم وعباداتهم الكفرية وإقرار كفرهم:

وفي هذا يقول شيخ الإسلام: «وإذا كانت المشابهة في القليل ذريعة ووسيلة إلى بعض هذه القبائح، كانت محرمة، فكيف إذا أفضت إلى ما هو كفر بالله من التبرك بالصليب، والتعميد في المعمودية»(١).

وقد دلت النصوص الصحيحة على تحريم الاحتفال بأعياد الكفار، أو مشاركتهم فيها، ومن شاركهم فيها، وسمع كفرهم، وأقرهم على ذلك فقد ارتكب كفراً والعياذ بالله.

ومن النصوص الدالة على تحريم الاحتفال بأعياد الكفار ووجـوب مخالفتهم في الأعياد:

ا. عن أنس بن مالك شه قدم رسول الله الله المدينة ولهم يومان يلعبون فيهما، فقال: «ما هذان اليومان؟» قالوا: كنا نلعب فيهما في الجاهلية، فقال رسول الله شال الله قد أبدلكم بهما خيراً منهما: يوم الأضحى ويوم الفطر» (٢).

قال شيخ الإسلام: «فوجه الدلالة أن العيدين الجاهليين لم يقرهما رسول الله ﷺ، ولا تركهم يلعبون فيهما على العادة»(٣).

وقوله: «إن الله أبدلكم» دليل على أنه نهاهم عنهما اعتياضاً بيومي الإسلام»(٤).

 <sup>(</sup>۱) اقتضاء الصراط المستقيم (۱/ ٥٤٠)، والتعميد: غمس المولود في الماء المقدس عند النصارى
 بزعمهم بقصد تنصيره، وقد يفعله بعد جهال المسلمين في كنائس النصارى.

 <sup>(</sup>۲) رواه أحمد في المسند (۱۰۳/۳)، النسائي في السنن (۳/ ۱۷۹ – ۱۸۰)، قال شـيخ الإســـلام: إســناد صحيح على شرط مسلم (الاقتضاء ١/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٤) السابق (١/ ٤٨٧).

- ٢. عن ثابت بن الضحك قال: «نذر رجل على عهد رسول الله ﷺ أن ينحر إبلاً ببُوانة، فقال النبي ﷺ: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟» قالوا لا، قال: «فهل كان فيها عيد من أعيادهم»، قالوا: لا، قال رسول الله ﷺ: «أوف بنذرك فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم» (١).
- ٣. عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أن امرأة أتت النبي ﷺ، فقالت: يا رسول الله إني نذرت أن أضرب على رأسك بالدف، قال: «أوف بنذرك»، قالت: إني نذرت أن أذبح بمكان كذا وكذا، مكان كان يذبح فيه في الجاهلية، قال: «لصنم؟»، قالت: لا، قال: «لوثن؟»، قالت: لا، قال: «أوف بنذرك» .

قال شيخ الإسلام: «وهذا يدل على أن الذبح بمكان عيدهم، ومحل أوثانهم معصية لله . . وإذا كان الذبح بمكان عيدهم منهي عنه، فكيف بالموافقة في نفس العيد بفعل بعض الأعمال التي تعمل بسبب عيدهم . . فعلم أن المحذور تخصيص بقعة عيدهم، وإذا كان تخصيص بقعة عيدهم عذوراً فكيف نفس عيدهم» (").

قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى مبيناً أن الموافقة في الأعياد من أظهر شعائر الكفر (الأعياد من جملة الشرع، والمناهج والمناسك التي قال الله سبحانه: ﴿ لِكُلِّ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَسَكًا هُمُ نَاسِكُوهُ ﴾ [الحج: ٦٧] كالقبلة والصلاة والصيام، فلا فرق بين مشاركتهم في العيد وبين مشاركتهم في

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣/ ٢٠٧) برقم (٣٣١٣)، والطبراني في الكبير (٢/ ٧٥) والبيهقي في الكبر (١/ ٨٥)، قال الحافظ في التلخيص (٤/ ١٥٥١/ ح ٢٠٧): سنده صحيح. قال ابن تيمية: إسناده على شرط الشيخين – إسناده كلهم ثقات مشاهير، وهو متصل بلا عنعنة (الاقتضاء ١/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۳/ ۲۰۳، برقم [۳۳۱۲].

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٤٩٥-٤٩٧) بتصرف واختصار.

سائر المناهج، فإن الموافقة في جميع العيد، موافقة في الكفر، والموافقة في بعض فروعه موافقة في بعض شعب الكفر، بل الأعياد هي من أخص ما تتميز به الشرائع، فالموافقة فيها موافقة في أخص شرائع الكفر، وأظهر شعائره، ولا ريب أن الموافقة في هذا قد تنتهي إلى الكفر في الجملة بشروطه»(١).

# ٣٠ من صور المشابهة المكفرة زيارة معابد الكفار على وجه الاستحباب:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية مبيناً صورة من صور المشابهة المكفرة: «وأما زيارة معابد الكفار مشل الموضع المسمى (بالقمامة) أو (بيت لحم) أو (صهيون) أو غير ذلك مثل كنائس النصارى، فمنهي عنها، فمن زار مكاناً من هذه الأمكنة معتقداً أن زيارتها مستحبة، والعبادة فيها أفضل من العبادة في بيته، فهو ضال خارج عن شريعة الإسلام يستتاب، فإن تاب، وإلا قتل»(٢).

قال شيخ الإسلام فيمن اعتقد زيارة بيت المقدس قربة إلى الله: «ومن اعتقد أن زيارتها قربة فقد كفر، فإن كان مسلماً فهو مرتد يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، فإن جهل أن ذلك محرم، عرف ذلك فإن أصر فقد كفر وصار مرتداً»(٣).

# ومن صور المشابهة المكفرة، التزي بزيهم الذي هو من شعار كفرهم:

ومن صور المشابهة المكفرة، التزي بزيهم الذي هو شعار كفرهم مثل شد الزنانير، وفحص الرؤوس (حلقها من أوسطها) وهو من شعائرهم، أو لبس الصليب.

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط (١/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۷/ ۱۶).

<sup>(</sup>٣) مختصر الفتاوى المصرية (٥١٤).

قال القاضي عياض رحمه الله تعالى: «وكذلك نكفر بكل فعل أجمع المسلمون أنه لا يصدر إلى من كافر، وإن كان صاحبه مصرحاً بالإسلام، مع فعله، ذلك كالسعي إلى الكنائس، والبيع (معابد اليهود)، مع أهلها بـزيهم، مـن شـد الزنانير، وفحـص الرؤوس، فقد أجمع المسلمون أن هذا الفعل لا يصدر إلا من كافر»(١).

قال الخرشي: «وكذلك يكون مرتـداً إذا شـد الزنـار في وسـطه، لأن هـذا فعل يتضمن الكفر . . . ومثله من فعل شيء مِمّا يختص بزي الكفار»(٢).

قال ابن نجيم الحنفي: «ويكفر بوضع قلنسوة المجوسي على رأسه على الصحيح إلا لضرورة الحر، أو البرد، وبشد الزنار في وسطه إلا إذا فعل ذلك خديعة في الحرب»(٣).

قال ابن حجر الهيتمي: «ولو شد على وسطه زنـاراً، ودخـل دار الحـرب للتجارة كفر»(٤).

جاء في فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية بالـديار الـسعودية (حكـم لبس الصليب، ومتى يكفر بذلك؟):

«التفصيل في هذا الأمر وأمثاله هو الواجب، فإذا بُيِّن له حكم لبس الصليب، وأنه شعار النصارى، ودليل على لابسه راض بانتسابه إليهم والرضا بما هم عليه وأصر على ذلك حكم بكفره، لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾، والظلم إذا أطلق يراد به الشرك الأكبر.

وفيه أيضاً: إظهار موافقة النصارى على ما زعموه من قتـل عيـسى الطَّيِّلا، والله قـد نفى ذلك وأبطله في كتابه الكـريم، حيـث قـال: ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَكِكن شُبِّه لَهُمُ

<sup>(</sup>۱) الشفا (۲/ ۱۰۷۲ - ۱۰۷۳).

<sup>(</sup>٢) الخرشي على مختصر خليل (٧/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق (٥/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٤) الإعلام بقواطع الإسلام، ص ٣٦٣.

[الآية]» <sup>(۱)</sup>.

# الخلاصة ممّا سبق:

#### الصور المكفرة في مسألة المشابهة:

- المشابهة المطلقة أو الكليّة للكفار والمشركين كفر مخرج من الملة،
   بخلاف المشابهة الجزئيّة في مسألة معينة، فهي صورة غير مكفّرة، وإن
   كانت محرمة.
- ٢. مشاركتهم في أعيادهم الكفرية وإقرارهم على كفرهم من الصور المكفرة.
- ٢. زيارة معابدهم، وبيعهم وكنائسهم، على جهة التقرب والاستحاب من الصور المكفرة.
- ٤. لبس شعار كفرهم، كالمصليب، والزئار، والقلنسوة التي من شعار المجوس من صور المشابهة المكفرة.

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة (٢/ ١١٩)، ط دارا لعاصمة.

# كفر من لم يكفر اليهود والنصارى أو شك في كفرهم أو صحح مذهبهم

إن تكفير الكافرين من اليهود والنصارى والمجوس وغيرهم من أهل الملل الكافرة أمرٌ معلوم من الدين بالضرورة دلت عليه الأدلة المحكمة من القرآن والسنة، وإجماع الأئمة.

قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وَقَالَ تعالى عن النصارى: ﴿ لَّقَدْكَ فَرَالَذِينَ قَالُوٓ أَإِنَ ٱللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةً ﴾ [المائدة: ٧٣].

وقال أيضاً عنهم مبيناً كفرهم: ﴿لَقَدْكَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓ اْإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَهَ ﴾ [الآية].

وقال عن كفر اليهود: ﴿فَيِمَانَقُضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ وَكُفَّرِهِم بِأَينَتِٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٥٥١].

وقال أيضاً عن كفرهم: ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّاجَاءَهُم مَّاعَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ عَلَى أَلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٨٩].

وجاء في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة عن رسول الله على «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من الأمة يهودي ولا نصراني، ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار»(١).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم (٩٣/١)، كتاب الإيمان.

# أقوال شيخ الإسلام في كفر من لم يكفر اليهود والنصاري أو استحسن دينهم:

- ا. قال شيخ الإسلام رحمه الله في بيان كفر من استحسن الشريعة النصرانية أو اليهودية: «أو قول القائل: المعبود واحد، وإن كانت الطرق مختلفة، ونحو ذلك من الأقوال والأفعال التي تتضمن بعض ما فيها: إما كون الشريعة النصرانية واليهودية، المبدلتين المنسوختين موصلة إلى الله، وإما استحسان بعض ما فيها، مِمّا يخالف دين الله، أو التدين بذلك، أو غير ذلك مِمّا هو كفر بالله ورسوله وبالإسلام، بلا خلاف بين الأمة» (1).
- ۲. قال شیخ الإسلام مبیناً كفر من لم یكفر الیه ود والنصاری، وأنه لیس بسلم باتفاق المسلمین: «فمن لم یقر ظاهراً وباطناً بأن الله لا یقبل دیناً سوی الإسلام، فلیس بمسلم، ومن لم یحرم التدین بعد مبعثه هم، بدین الیهود والنصاری، بل من لم یكفرهم ویبغضهم فلیس بمسلم» (۲).

وقد سئلت اللجنة الدائمة للإفتاء بالسعودية:

س: نريد معرفة حكم من لم يكفّر الكافر؟

ج: «من ثبت كفره وجب اعتقاد كفره والحكم عليه وإقامة ولي الأمر الحد عليه إن لم يتب، ومن لم يكفّر من ثبت كفره، فهو كافر، إلاّ أن تكون له شبهة في ذلك، فلا بد من كشفها»(٣).

٣. قال شيخ الإسلام مبيناً أن من أسباب كفر التتار اعتقادهم أن الأديان طرق موصلة لله: «وكذلك الأكابر من وزرائهم وغيرهم يجعلون دين الإسلام كدين اليهود والنصارى، وأنَّ هذه كلها طرق إلى الله بمنزلة

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم (١/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۷/ ۲۳ - ٤٦٤)، قال القاضي عياض رحمه الله: «ولهذا لكفّر من دان بغير ملة المسلمين من الملل، أو وقف فيهم أو شك، أو صحح مذهبهم وإن أظهر مع ذلك الإسلام واعتقده، واعتقد إبطال كلّ مذهب سواه فهو كافر بإظهار ما أظهر من خلاف ذلك». الشفا (۲/ ۱۰۷).

<sup>(</sup>٣) فتاوي اللجنة الدائمة (٢/ ١٤٢)، ط دار العاصمة.

المذاهب، وهذا معلوم بالاضطرار من دين المسلمين، وباتفاق جميع المسلمين، أن من سوَّغ اتباع غير دين الإسلام، أو اتباع شريعة عير شريعة محمد فهو كافر، وهو ككفر من آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض»(۱).

#### الخلاصــة:

"إن من لم يكفّر المشركين أو شك في كفرهم أو صحح مذهبهم كفر. لأن الله جل وعلا كفّرهم في آيات كثيرة من كتابه وأمر بعداوتهم لافترائهم الكذب عليه، ولجعلهم شركاء مع الله، وادعائهم بأن له ولداً، ولا يحكم بإسلام المرء حتى يكفر المشركين، فإن توقف في ذلك مع ظهور الأمر فيهم، أو شك في كفرهم مع بيانه، فهو مثلهم، أما من صحح مذهبهم واستحسن ما هم عليه من الكفر والطغيان، فهذا كافر بإجماع المسلمين، ولا بد لكل مسلم من أن يُكفّر المشركين، وأن يعاديهم وأن يبغضهم» (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۲۸).

<sup>(</sup>٢) مستفاد بتصرف واختصار من كتاب (التبيان شرح نواقض الإسلام) للشيخ سليمان بـن ناصـر العلوان (٢٩-٣١)، ط دار الوطن.

#### صورة من الصور المكفرة تتعلق بما سبق:

### الدعوة إلى وحدة الأديان، أو التقريب بينها:

من الدعوات المشبوهة في العصر الحاضر، وإن كانت لها جذور في القديم: الدعوة إلى وحدة الأديان، أو التقريب بينها باسم الحوار بين الأديان، وعُقِد لهذه الدعوة مؤتمرات مشبوهة، اجتمع فيها من يسمونهم علماء الدين من الأديان الثلاثة وتحاوروا فيما بينهم تقريباً للمفاهيم بين الأديان، بل وصل الكفر والردة بأحد الداعين إلى التقريب بين الأديان أن يقول: «الشيخ والقسيس قسيسان، وإن شئت فقل هما شيخان»، نعوذ بالله من الكفر والردة والخذلان، ولا شك أن الدعوة إلى وحدة الأديان كفر بواح، وردة عن الإسلام، وإن تسمت عسميات أخرى، كالتقارب بين الأديان، أو التعايش بين الأديان، أو التقارب والحوار بين الأديان، أو زمالة الأديان، أو التقارب من أجل مقاومة الإلحاد، فتغير الاسم لا يغير من حقيقة المسمى وحكمه.

وهذه الدعوة قد وُجِدَت قديماً من الملاحدة، والزنادقة من الصوفية كابن الفارض، وابن عربي، والتلمساني وابن سبعين، كما وجدت عند التتار الـذين أظهورا الإسلام مع عدم التزامهم به، وقد أشار شيخ الإسلام إلى ذلك في مواضع من كتبه (١).

ومن أشهر دعاة وحدة الأديان في العصر الحديث، الرافضي الماسوني داعية التفرنج والتحرر والتغريب «جمال الدين الأفغاني»، وعنه تلقفها تلميذه

<sup>(</sup>۱) راجع: الصفدية (١/ ٢٦٨)، مجموع الفتاوى (١٤/ ١٦٥). ومجموع الفتاوى (٢٨/ ٥٢٣). راجع في تاريخ الدعوة إلى وحدة الأديان (الموسوعة الميسرة) [٢/ ١١٦٩ – ١١٨٨]، ط الندوة العالمية للشباب للطباعة والنشر.

«محمد عبده» (۱)، ومن دعاتها أيضاً روجيه جارودي، الذي يدعو إلى ديانة تسمى الديانة «الإبراهيمية» (۲).

قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز في الرد على روجيه جارودي الشيوعي الفرنسي من دعاة وحدة الأديان: «افتضح أمره وبان ما كان يخفيه في صدره من حقد على الإسلام والمسلمين، وأنه لم يزل على كفره وإلحاده فانضم إلى أشكاله من المنافقين، . . وآخر ما نشر عنه الحوار الذي أجرته مجلة المجلة في عددها (٨٣٩)، حيث جاء فيه أنه لم يتخل عن اعتقاداته الخاصة، وأنه لم يعتنق الإسلام الذي عليه المسلمون، وإنما اعتنق إسلاماً آخر تخيله بذهنه زعم أنه خليط من الأديان اليهودية والنصرانية، ومن الإسلام . . ، وكذب في ذلك لأن الإسلام في مخيلته معناه التوحيد، والتقارب بين المسلمين، وغير المسلمين ويربد إسلاماً يجمع بين المتناقضات والمتضادات» (٣٠).

يقول جمال الدين الأفغاني مبيناً أن اختلاف أهل الأديان ليس من تعاليمها: «أما اختلاف أهل الأديان فليس من تعاليمها، ولا أثر له في كتبها، وإنما هو من صنع بعض رؤساء أولئك الأديان الذين يتجرون بالدين، ويشترون بآياته ثمناً قليلاً، ساء ما يفعلون» (3).

<sup>(</sup>۱) انظر كشف هذه الشخصية وماسونيتها، كتاب (دعوة جمال الدين الأفغاني في ميزان الإسلام) مصطفى فوزي بن عبد اللطيف غزال، دار طيبة، رسالة علمية فريدة في بابها، وانظر: الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر (٢/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك كتاب (لا لجارودي ووثيقة إشبيلية) لسعد ظلام.

 <sup>(</sup>٣) رد سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز عليه وحكمه عليه بالكفر والردة (مجمـوع فتـاوى ومقـالات متنوعة) (٩/ ١٩٣ – ١٩٥)، ط أداء المجتمع.

<sup>(</sup>٤) راجع في ذلك (الأعمال الكاملة)، ص ١٦٩، د. محمد عمارة، وقد تاثر به ونقل عنه هذه النقولات في الدعوة إلى وحدة الأديان. وتأول بعضها راجع في بيان ضلالات محمد عمارة (محمد عمارة في ميزان الإسلام) للخراشي. فهي رسالة جيدة كشفت هذه الشخصية وانحرافها عن الإسلام، وراجع الأفغاني في ميزان الإسلام، ص ٢٤٣.

سبحانك هذا بهتان عظيم الخلاف بين أهل التوحيد، وأهل التثليث من صنع رؤساء الأديان، الخلاف بين أهل التوحيد، ومن يقولون المسيح ابن الله، أو عزيرٌ ابن الله من صنع رؤساء الأديان، الخلاف بين من يؤلهون المسيح وبين أهل التوحيد خلاف طارئ من صنع البشر، ما أجرأ صاحب هذا الكلام على دين الله.

وَ قَالُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَا لَرَّمْ نَنُ وَلَدَا الْكُلُّ لَقَدْ جِئْتُمُ شَيْتًا إِذَا ﴾ [مريم: ٨٨- قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَا لَرَّمْ نَنُ وَلَدَا الْكُلُّ لَقَدْ جِئْتُمُ شَيْتًا إِذَا ﴾ [مريم: ٨٨].

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ اَبْنُ مَهْ مَهَ اللَّهُ اللَّ

ليس الخلاف كذلك، إنّما هو خلافٌ بين الكفر والإيمان، والتوحيد والشرك، وإذا كان الأمر كذلك فما لزوم بعثة الرسول ﷺ، ودعوته لليهود والنصارى ليدخلوا الإسلام.

قَلْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

يقول الأفغاني كلاماً خطيراً مكفراً غرجاً عن الملة: «إن الأديان الثلاثة: الموسوية، والعيسوية، والمحمدية من تمام الاتفاق في المبدأ والغاية وإذا نقص في الواحد شيء من أوامر الخير استكملته الثانية ..، وعلى هذا لاح لي بارق أمل كبير، أن يتحد أهل الأديان الثلاثة مثل اتحدت الأديان في جوهرها وأصلها وغايتها، وأنه بهذا الاتحاد يكون البشر قد خطا نحو السلام خطوة كبيرة»(١).

انظر إلى نسبته الأديان إلى الأنبياء، وليس إلى الله تعالى، وهـذا مـن توجهـه الماسوني الواضح، وهذا فيه نوع من الزندقة، وإنكار أن تكون الرسالة مـن عنـد

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة (٢٩-٧٠).

الله(١)

وتأمل الدعوة الصريحة أن تتوحد الأديان، وأن يتحد أهلها على الباطل.

وتأمل تصوره الفاسد عن وجود نقص في كلّ دين يمكن أن يستكمل من الدين الآخر، ويدخل في ذلك الإسلام، واتهامه له بالنقص، وهذا من الكفر المحض اتهامه الإسلام بالنقص، وقد من الكفر الحمض اتهامه الإسلام بالنقص، وقد قال تعالى في نصص واضح محكم: (الْهُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُ أَدِينَكُمْ وَأَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلَامَ دِينَا).

يقول محمد أبو رية وهو من تلاميذ الأفغاني المتأثرين به: «ويروى عن السيد (الأفغاني) أنه كان يحاول أن يحل مسألة الأقانيم الثلاثة عند المسيحية . . ومن هذا يظهر أن السيد (الأفغاني) كان يحاول أن تتسع الوحدة بين المسلمين والمسيحيين الأمتين اللتين كان بينهما عطف، وتعاون عريق من فجر الإسلام»، أما موقف تلميذه محمد عبده وهو من شيوخ الأزهر، فهو من أكبر الداعين إلى وحدة الأديان والتقريب بينها. فقد ذكر رشيد رضا، وهو تلميذ محمد عبده رسالتين للشيخ محمد عبده في كتابه «تاريخ الأستاذ الإمام» موجهتان إلى القس الإنجليزي (تيلور) للتقريب بين الإسلام والنصرانية وبين اشتراك اليهود فيها»(۱).

قال الدكتور توفيق الطويل متحدثاً عن محمد عبده: «تـوخى الإمـام أن يدافع في رده عن الإسلام دون أن يقدح في المسيحية، انتهـى مـن رده إلى تنزيـه الديانتين وإثبـات أن مـن يـدين بإحـداهما علـى حقيقتهـا لا يحمـل لمـن يـدين

<sup>(</sup>١) انظر في أثبـات ماسـونية الأفغـاني (موقـف العقـل والعلـم مـن رب العـالمين) مـصطفى صـبري (١/ ١٤٤) وانظر اتهامه بالإلحاد والزندقة (دعوة جمال الدين الأفغاني في ميزان الإسلام) (٢٩٥).

 <sup>(</sup>۲) جمال الدين الأفعاني - محمود أبو رية (٥٦)، راجع دعوة جمال الدين الأفغاني في ميزان الإسلام،
 ص ٢٤٧. وراجع تاريخ الدعوة إلى وحدة الأديان (الاتجاهات الوطنية) (٢/ ٣١٨-٣٢٠).

بالأخرى عداء، وسرت هذه الروح بعده حتى اشتعلت في ثورة ١٩١٩م (١) بقيادة صحبه وتلاميذه، وفي مقدمتهم سعد زغلول، فاتَّحَدَ الهلال والصليب وخطب شيوخ الأزهر في الكنائس، واعتلى القس منابر الأزهر (٢).

يقول الدكتور محمد محمد حسين: «أما الدعوة إلى التوفيق بين المسيحية والإسلام فهي دعوة قديمة نرى طلائعها في مذكرات بلنت»(٣).

ولم تزل هذه المسألة من ذلك الوقت تثور بين حين وآخر تثيرها الصحف حيناً ويثيرها دعاة الغرب حيناً آخر، والعجيب المريب في هذه الدعوة أن اللذين ينادون بتقريب الإسلام إليهم كانوا هم أنفسهم اللذين يوجهون إليه المطاعن الظالمة، ويذيعون التهم الباغية، وكانوا هم أنفسهم اللذين يخوضون في دماء المسلمين (٤).

سبحان الله ما أشبه الليلة بالبارحة، فدعاة وحدة الأديان، والتعايش السلمي بين الأديان والحضارات يدكُون بلاد المسلمين، ويحتلونها، ويخوضون في دماء المسلمين وصدق الله تعالى، إذ يقول: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمُ عَنْ دِينِكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ السّتَطَاعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧]،

ويقول: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُوَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَلَّبِعَ مِلَّاتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

قالت اللجنة الدائمة في الدعوة إلى التقارب بين الأديان: «إن من يحدث نفسه بالجمع، أو التقريب بين الإسلام واليهودية والنصرانية كمن يُجْهِد نفسه

<sup>(</sup>١) ثورة وطنية علمانية دعت إلى فصل الدين عن الدولة، ودعا أصحابها إلى تحكيم الدساتير الوضعية وغلى تعرية المرأة من حجابها وخروجها سافرة، وإعطائها حقوقها الـتي هـضمها الإسـلام في نظرهم.

<sup>(</sup>٢) الفكر العربي في مائة سنة، ص ٢٣٥، دعوة جمال ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) ويلفرد بلنت بريطاني مستشرق، ولـد ١٨٤٠، تـوفي ١٩٢٢، عـاش في مـصر زمنـاً. الاتجاهـات الوطنية (٢/ ٣١٩)، حاشية.

<sup>(</sup>٤) السابق (٢/ ٣٢٠-٣٢٢). وراجع في تاريخ هذه المدعوة (الإبطال لنظرية الخلط بين الأديان) للشيخ بكر أبو زيد، ص ١٦-٣٤.

بين النقيضين بين الحق والباطل بين الكفر والإيمان والله ما مثله إلاّ كما قيل:

عمرك الله كيف يلتقيان وسهيلٌ إذا ما استقل يمان (١)

أيها المنكح الثريا سهيلاً هي شامية إذا ما استقلت

#### الخلاصة ممّا سبق:

- الدعوة إلى وحدة الأديان دعوة كفرية خبيثة من اعتنقها، أو دعا إليها، فقد ارتد عن الإسلام والعياذ بالله.
- ٢. روج لهذه الدعوة قديماً، الملاحدة والزنادقة، ودعاة الحلول، والاتحاد والزندقة.
- ٣. روج لهذه الدعوة حديثاً دعاة الماسونية، والمتأثرون بالغرب الداعون إلى
   حضارته وثقافته.
  - ٤. عقدت المؤتمرات المشبوهة في بلاد المسلمين لهذه الدعوة.
- ٥. خطورة هذه الدعوة، وما فيها من كفر ظاهر ووجوب كشفها وكشف رموزها الداعين إليها في أقطار المسلمين.
- ٦. الدعوة إلى التقريب بين الأديان، دعوة بدعية ضالة كفرية، وخطة آثمة بين المسلمين، ودعوة لهم إلى ردة شاملة عن الإسلام لأنها تصطدم مع بدهيات الاعتقاد، ولا يجوز لمسلم يؤمن بالله ربا الاستجابة لها، أو الدخول في مؤتمراتها وندواتها واجتماعاتها أو محافلها، بل يجب نبذها، واحتساب الطعن فيها، وفي دعاتها ").

<sup>(</sup>۱) فتاوى اللجنة الدائمة (۲/ ۱۳۱)، ط دار العاصمة. وراجع الإبطال لنظرية الخلط بين دين الإسلام وغيره من الأديان، ص ۳۵، د. أبو بكر زيد.

<sup>(</sup>٢) راجع في ذلك الإبطال لنظرية الخلط بين دين الإسلام وغيره (٣٥-٣٦).



# الباب السابع الفرق الباطنية التي يكفرها شيخ الإسلام ابن تيمية

## ويحتوي على عدة فصول:

مقدمة الباب.

الفصل الأوّل: فرقة الإسماعيلية.

الفصل الثاني: فرقة الدروز.

الفصل الثالث: فرقة النصيرية.

الفصل الرابع: فرقة القرامطة.

# البابالسابع

# الفرق الباطنية التي يكفرها شيخ الإسلام ابن تيمية

#### مقدمة الباب:

سوف نتكلم في هذا الفصل بعون الله تعالى عن أهم فرق الباطنية التي يحكم عليها شيخ الإسلام ابن تيمية بالكفر، أو الردة، والخروج من الدين، ونتحدث عن أهم هذه الفرق، لأن استقصاءها جميعاً يحتاج إلى بحوث مستقلة، وسوف نختار أشهرها ممن له وجود الآن بين المسلمين، لأن كثيراً من المسلمين يجهلون حقيقة هذه الفرق المرتدة، وعقائدها الكفرية، لأن أغلب أصحاب هذه الفرق ينتحلون الإسلام، وينتسبون إليه، ولا يُظهرون عقائدهم الكفرية إلا فيما بينهم، ويعاملون المسلمين بالتقية، فيجب كشف عقائدهم، وما هم عليه من مكفرات ليتعرف أهل الإسلام على ردتهم، ويحذروا منهم.

أما الفرق التي لا يكفرها شيخ الإسلام، ويحكم على أصحابها بالبدعة، وأن أقوالهم غير مكفرة فقد كتب فيها بحوث مستقلة (١)، وهي ليست من موضوع بحثنا وإنما موضوع بحثنا الفرق الباطنية التي يكفرها شيخ الإسلام.

<sup>(</sup>۱) من ذلك موقف ابن تيمية من الأشاعرة، الدكتور عبد الرحمن المحمود، ط مكتبة الرشد، ومن ذلك ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي، ومن ذلك مبحث بعنوان الفرق التي لا يكفرها شيخ الإسلام للدكتور عبد الجيد المشعبي، طبعة أضواء السلف. موقف ابن تيمية من التصوف، د. أحمد بناني، ط أم القرى. أصول الحكم على المبتدعة عند شيخ الإسلام، د. أحمد الحلبي، ط دار الفضيلة. ابن تيمية وموقفه من أهم الفرق، محمد حربي، عالم الكتب.

# حركة الباطنية

# تعريف الباطنية:

لفظ الباطنية مأخوذ من كلمة بطن، بمعنى خفى فهو باطن، جمعه بواطن، واستبطن أمر وقف على دخلته، والباطنة بالكسر؛ السريرة، والباطن هو داخل كلّ شيء، ومن الأرض ما غمض يسمى باطناً (١).

الباطنية: هي الفرق التي تنتسب إلى التشيع، وحب آل البيت، وتتخذ من ذلك ستاراً وغطاءً لخداع المسلمين مع إبطانهم للكفر الحض، والباطنية اصطلاح عام يطلق على جمع من الطوائف والفرق المتعددة المتشعبة، وبينها قاسم مشترك هو الاعتقاد بالظاهر، والباطن، وتأويل نصوص الشريعة تأويلاً باطناً يتوافق مع معتقدات زعموا أنهم اختصوا بها، وبمعرفتها دون سواهم، وبهذا يعلم أن الباطنية ليست فرقة واحدة، وإنما هي فرق متعددة.

#### سبب التسمية:

وسبب تسميتهم بهذا الاسم لأنهم يزعمون أنَّ لظواهر القرآن بواطن يعرفونها دون سواهم، قال الشهرستاني في سبب تسميتهم بهذا اللقب: «إنه لزمهم هذا اللقب لحكمهم بأن لكل شيء ظاهراً وباطناً، ولكل تنزيل تأويلاً» (٢).

<sup>(</sup>۱) راجع القاموس المحيط، الفيروز أبادي (٢٠٢/٤). راجع في تعريف الباطنية: أصول الإسماعيلية (١/ ٢٢١-٢٢٢). الموسوعة (٢/ ٩٨١).

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٢٩٢)، وراجع المُوسوعة (٢/ ٢٨٢).

## بداية الحركة الباطنية:

يرى علماء الفرق والتاريخ أن بداية ظهور حركة الباطنية في أيام المامون على يد حمدان بن قرمط، وعبد الله بن ميمون القدَّاح، وأن هذه الدعوة انتشرت في زمن المعتصم العباسي، وأنهم اجتمعوا في سجن المهدي، للتنسيق بينهم، وكانوا أربعة رجال، وهم: أحمد بن الحسين، وعبد الله بن ميمون بن قدًاح، والزنداني، وحمدان بن قرمط» (١).

قال البغدادي: «اعلموا أسعدكم الله أنَّ ضرر الباطنية على فرق المسلمين أعظم من ضرر اليهود والنصارى والمجوس، بل أعظم من مضرة الدهرية» (٢٠).

قال البغدادي: «الذين أسسوا دعوة الباطنية: جماعة منهم ميمون بن ديصان المعروف بالقداح، وكان مولى لجعفر الصادق، وكان بالأهواز، ومنهم: عمد بن الحسين بدندان، اجتمعوا كلهم مع ميمون بن ديصان في سجن العراق، فأسسوا في ذلك السجن مذاهب الباطنية..، ثم رحل ميمون بن ديصان إلى ناحية المغرب، وانتسب في تلك الناحية إلى عقيل بن أبي طالب، وزعم أنه من نسله، فلما دخل في دعوته قوم من غلاة الرفض والحلولية، ادعى أنه من ولد إسماعيل بن جعفر الصادق، ثم ظهر في دعوته إلى الباطنية رجل يقال له حمدان بن قرمط..، وإليه ينتسب القرامطة».

قال البغدادي: «الذي يصح عندي من دين الباطنية أنهـم دهريــة زنادقــة يقولون بقدم العالم، وينكرون الرسل، والشرائع كلها»<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر البغدادي جملة من عقائدهم الكفرية، وأصول اعتقادهم نوجزها:

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك التبصير في الدين للأسفرائني. الفرق بين الفرق للبغدادي، ص ٢٨، ط دار المعرفة.

<sup>(</sup>٢) السابق (٨٢).

<sup>(</sup>٣) راجع نص الرسالة (الفرق بين الفرق للبغدادي)، ٢٩٦.

- ا. إبطال القول بالمعاد والعقاب، وأن الجنة نعيم الدنيا، وأن العذاب اشتغال
   أصحاب الشرائع بالصلاة والصيام والحج والجهاد.
  - ٢. زعموا أن الأنبياء أحبوا الزعامة فساسوا العامة بالحيل طلباً للزعامة (١).
- ٣. إنكارهم المعجزات وإنكارهم نزول الملائكة من السماء بالوحي والأمر والنهي ويتألهون الملائكة بدعاتهم.
- أويلهم لأركان الإسلام تأويلاً يورث تـضليلاً، فالـصلاة عنـدهم مـوالاة إمامهم، والحج عندهم زيارته، وإدمان خدمته، والصوم عنـدهم الإمـساك عن إفشاء سر الإمام.
  - ٥. القول بقدم العالم، وأنه كان في الأرض قبل آدم بشرّ غيره.
- 7. تحليل نكاح الحارم من ذلك ما قال القيرواني في رسالته: «وما العجب من شيء كالعجب من رجل يدعي العقل ثم يكون له أخت، أو بنت حسناء، وليست له زوجة في حسنها فيحرمها على نفسه، وينكحها الأجنبي، ولوعقل الجاهل لعلم أنه أحق بأخته رتبة من الأجنبي» (٢).
  - ٧. القول بنبوة أثمتهم وعدم ختم النبوة.

والباطنية فوق كثيرة، أشهرها أربع فوق: الإسماعيلية، النصيرية، الدروز، القرامطة (٣).

<sup>(</sup>١) راجع أصول اعتقادات الباطنية، الفرق بين الفرق (٢٨١-٣٠٣)، أصول الإسماعيلية (١/ ٢٢١-٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) راجع الفرق بين الفرق (٢٩٦).

 <sup>(</sup>٣) راجع أصول اعتقادات الباطنية (الفرق بين الفرق، [٢٨١-٣٠٢]). أصول الإسماعيلية (١/ ٢٢١ ٢٢٥).



#### ويشتمل على:

- ٤. تعريف الإسماعيلية الباطنية.
  - ٥. معتقدات الإسماعيلية.
  - أ. معتقداتهم في الإمامة.
  - - ج. معتقداتهم في النبوة.
- د. معتقداتهم في التكاليف الشرعية.
- ٦. نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في كفرهم.
  - ٧. نصوص العلماء في كفرهم.

# الفصل الأول فرقة الإسماعيلية

#### تعريف الإسماعيلية ونشأتها:

تعتبر الإسماعيلية فرقة من الفرق الـتي انتـسبت إلى التـشييع في بـادئ الأمر، وانتشرت بدعوى التشييع لآل البيت.

وهي كبرى الفرق التي تمثل الغلو الباطني في التشيع، وسميت بالإسماعيلية لانتسابها إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، وتوليهم له، والقول بإمامته بعد أبيه سوءا مات في حياة أبيه أو بعده.

قال البغدادي: «الإسماعيلية: هؤلاء ساقوا الإمامة إلى جعفر، وزعموا أن الإمام بعده ابنه إسماعيل، وافترق هؤلاء إلى فرقتين:

- (١) فرقة منتظرة لإسماعيل بن جعفر مع اتفاق أصحاب التواريخ على موت إسماعيل في حياة أبيه.
- (٢) فرقة قالت: «كان الإمام بعد جعفر سبطه محمد بن إسماعيل بن جعفر، حيث إن جعفراً نصب إسماعيل للإمامة بعده، فلما مات إسماعيل في حياة أبيه، علمنا أنه نصب ابنه إسماعيل، للدلالة على إمامة ابنه محمد بن إسماعيل»<sup>(١)</sup>.

وهذه الفرقة الباطنية من الفرق الخارجة عن الإسلام.

<sup>(</sup>۱) الفرق بين الفرق (۱۲-٦٣) ط دار المعرفة، بيروت. وانظر: أصول الإسماعيلية (۱/ ١٩٥) ط دار الفضيلة. وانظر: الإسماعيلية تاريخ وعقائد، ص ٣، ط ترجمان الـسنة، باكستان. والملـل والنحـل للشهرستاني (١/ ١٩١)، وتلبيس إبليس، ص ١٠٦.

#### نشأتها:

يذهب معظم المؤرخين وكتاب الفرق والمقالات إلى أنَّ فرقة الإسماعيلية إنّما نشأت ثم ظهرت بعد وفاة جعفر الصادق سنة ١٤٨هم، وأن روافدها سبقت ذلك، وأن جذور هذه الفرقة ترجع إلى فرقة الخطابية الباطنية. وعلى هذا فلم تظهر فرقة الإسماعيلية، ويصبح لها أتباع متميزون وإمام يخصهم إلا بعد وفاة جعفر الصادق، وانتقال الإمامة إلى إسماعيل، وعقبه من بعده قال أحد الباطنيين المعاصرين: "إننا نذهب مع أكثر الباحثين المؤرخين فنبدأ ببحث حركة الإسماعيلية منذ وفاة جعفر الصادق وانشقاق شيعته إلى قسمين: إمامية، وإسماعيلية»(١).

#### معتقدات الإسماعيلية:

## أ. معتقدات الإسماعيلية في الإمامة:

- ١. يعتقد الإسماعيلية أن أئمتهم معصومون من الخطأ.
- غالى الإسماعيلية في أثمتهم فزعموا أنهم أفضل من الأنبياء، وفضَّلوا مقام الإمامة على مقام النبوة.
- ٣. أضفى الإسماعيلية على أثمتهم صفات الألوهية، وغلوا بذلك غلوًا غرجاً عن الملة، قال أحد دعاتهم: «واعلم بأنَّ الإمام الموجود لا يخلوا منه مكان، ولا يحوزه مكان، لأنه إلهي سرمدي الحياة».
- وقال آخر: «الإمام هو غاية الوجود، وهو المختار لفكاك الخلق، فهـو إلهـي الذات سرمدي الحياة، مخترع الصفات، يعطي الخيرات والبركـات، وهـو مبدع الإبداع وصاحب الأمر المطاع».

<sup>(</sup>۱) الحركات الباطنية، مصطفى غالب، ٧١. وانظر: أصول الإسماعيلية (١/ ٢٠٦-٢٠٧). وانظر: نشأة الإسماعيلية وفرقها، الموسوعة (٢/ ٢٨٥).

وقد صرح شعراء الإسماعيلية بفرية تأليه الأئمة:

قال الحسن بن هانئ من شعراء الإسماعيلية مخاطباً المعز العبيدي: ما شئت لا ما شاءت الأقدار فاحكم فأنت الواحد القهار ويقول الشيرازي من شعراء الإسماعيلية مخاطباً المستنصر العبيدى:

فوجهك وجه الإله المنير ونورك من نوره كالحجاب يداك يد الله مبسوطتان وأنت له الجنب من غير ارتياب وأنت المعاقب لأهل العقاب المعاقب لأهل العقال النامة الإسماعيلية:

قدعوه منتقماً عزيزاً قادراً غفار موبقة الذنوب صفوحا

3. يدعي الإسماعيلية في أئمتهم أنهم يعلمون الغيب ويكشفون عن المكنون، قال الكرماني من أئمة الإسماعيلية عند ذكره للحاكم العبيدي: "وإن له معجزة بل معجزات، وإخباراً بالكائنات قبل كونها، وإظهاراً للعلوم المكنونة».

قال الشيرازي من دعاة الإسماعيلية: «إن الأئمة يعلمون من أمر المبدأ والمعاد ما حجبه الله عن كافة العباد»(١).

# معتقدات الإسماعيلية في الله على الله الله الله الله الله الله

قال الديلمي في بيان وجوه كفر الإسماعيلية الباطنية في معتقدهم في الله ﷺ:

- ١. النوجه الأوّل: ينفون الصانع في التحقيق لاعتقادهم في العالم أنه قـديم
  وإذا كان قديماً فلا صانع في الحقيقة.
- ٢. الوجه الثاني: قولهم في الله تعالى بأنه لا يوصف بنفي ولا إثبات، أي
   لا يقال أنه موجود ولا معدوم، ولا قادر ولا غير قادر، ولا عالم ولا

<sup>(</sup>۱) راجع معتقدات وأقوال الإسماعيلية في أثمتهم (أصول الإسماعيلية) (١٣/١-٤٣٣). الموسوعة الميسرة (١/ ٣٨٧). الإسماعيلية تاريخ وعقائد (٣٧٠).

غير عالم، وكذلك في باقي الصفات ومقصودهم جحد الصانع.

٣. الوجه الثالث: قولهم بإلهين اثنين وهما السابق، والتالي على غرار مذهب الثنوية، ولذا فإن من جملة وصاياهم قول الداعي: «فإن وقع إليك ثنوي فبخ بخ فقد ظفرت بمن يكن معك»(١).

### معتقد الإسماعيلية في النبوة:

- ا. يعتقد الإسماعيلية أنَّ النبوة شيء كسبي يمكن أن يكتسبه أي إمام من أثمتهم إذا تحلى بالصفات التي تؤهله لكسب مرتبة النبوة، وعلى هذا فهم لا يقولون بختم النبوة والرسالة، ولا يعتقدون ذلك، وفي ذلك يقول أحد دعاتهم لأتباعه: "إن من تعبَّد منكم على ما رُسِم له في هذا الهيكل (والمقصود منه تطبيق تعاليمهم ومجاهداتهم) أربعين سنة مخلصاً جاءه الوحي من الله على، ونزلت عليه الملائكة بالروح» (٢).
- ٢. يعتقد الإسماعيلية أنَّ رتبة الوصايا والإمامة أعظم قدراً وأفضل رتبة من رتبة النبوة والرسالة، وفي ذلك يقول أحدهم: «إنَّ الله لا يقبل توبة نبي اصطفاه إلا بولاية علي بن أبي طالب، فمن أتى بغير ولاية علي بن أبي طالب أسقطت نبوته ووصايته وولايته وصالح عمله، ولم يقبل الله منه ولا زكى عمله» (٣).
- ٣. يعتقد الإسماعيلية أنَّ محمداً بن إسماعيل هو خاتم الأنبياء، وأنه الناطق

<sup>(</sup>۱) بيــان معتقــدات الباطنيــة وبطلاتــه للــديلمي. وراجــع في معتقــد الإسماعيليــة عــن الله، أصــول الإسماعيلية (١/ ٥٣٢-٥٥٠). الموسوعة (١/ ٣٨٧).

 <sup>(</sup>۲) رسائل إخوان الصفات، الرسالة السادسة (شرائط النبوة) (۱۲۹/٤ - ۳۰۰) نقبلاً عن كتباب الإسماعيلية، لإحسان إلهي، ۳۲۲.

<sup>(</sup>٣) راجع أصول الإساعيلية (٦/ ٥٧٩).

السابع وأنه الناسخ للشرائع السابقة.

يقول السجستاني من دعاتهم في بيان هذا المعتقد الكفري: "إن من وقف على حد إبراهيم، وآمن به، وصدقه في دعواه، ولم يعبر إلى حد موسى، فقد فرق بينه وبين موسى، والذي أوصل الله حده بحده، ومن وقف على حد موسى وآمن به وصدقه ولم يعبره إلى حد عيسى، فقد فرق بينه وبين عيسى، والذي أوصل الله حده، ومن وقف على حد عيسى وآمن به وصدقه، ولم يعبره إلى محمد ألله عده بحده، ومن وقف على حمد وصدقه والذي أوصل الله حده بحده، ومن وقف على محمد وصدقه وآمن به، ولم يعبره إلى حد القائم، كما قال: "بعثت أنا والساعة كهاتين" فقد فرق بينه وبين صاحب القيامة".

يقول أحد دعاة الإسماعيلية، طاهر الحارثي: «إن محمـداً بـن إسماعيـل يعتبر متمماً للدور، وخاتماً للرسل المنتهية غاية الشرائع المختومة به»(٢).

### معتقدات الإسماعيلية في التكاليف الشرعية:

أسقطت الإسماعيلية التكاليف الشرعية بتأويلاتهم الباطنة للنصوص، فكل نص فيه تكليف شرعي من صلاة أو زكاة أو صيام أو حج أولوه تأويلاً باطنياً هدموا به هذا التكليف.

إذ أنهم ادعوا أن النصوص لها معان ظاهرة، وهي ما يفهمه المسلمون منها، ومعان باطنة، وهي التي كشفت لهم هم دون سواهم:

الصلاة عندهم كما يقول أحد علمائهم: «إن مثل الصلوات الخمس في

<sup>(</sup>١) إثبات النبوت للسحستاني، ص ٤٢-٤٣.

<sup>(</sup>٢) أصول الإسماعيلية (١/ ٥٨٨).

- الزكاة في الظاهر ما تعارف على تعريفها المسلمون. وتأويلها الباطني قيام الأوصياء، والحجج (أوصياء الأثمة) بتطهير أهل العصر، وأن طهارة أهل كل عصر وزمان، إنما يكون عند إمام زمانهم (٢).
- ٣. الصوم في تأويلهم الباطني: كتمان علم باطن الشريعة من أهل الظاهر والإمساك من المفاتحة به عمن لم يؤذن له بذلك، وهكذا تأولوا تكاليف الإسلام الشرعية تأويلات باطنية خفية أسقطوا بها هذه التكاليف (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: تأويل الدعائم للقاضي ابن حيوان (١/ ١٧٧-١٧٩).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣/ ٥٨).

<sup>(</sup>٣) راجع تأويلات الإسماعيلية للتكاليف الشرعية، تفصيلاً أصول الإسماعيلية (١/ ٦٤٩-٦٦٢).

#### نصوص شيخ الإسلام في بيان كفر طائفة الإسماعيلية:

- ا. قال شيخ الإسلام في بيان مذهب الإسماعيلية وغيرهم من فرق الباطنية في أسماء الله، وبيان كفرهم في هذا الباب: «إنما ينكر أن تكون هذه الأسماء حقيقية، النفاة من القرامطة والإسماعيلة الباطنية ونحوهم من المتفلسفة الذين ينفون عن الله الأسماء الحسنى ويقولون ليس بحي، ولا عالم ولا جاهل، ولا قادر ولا عاجز، ولا موجود ولا معدوم، ثم يقول بعضهم: إن هذه الأسماء لبعض المخلوقات وأنها ليست حقيقة ولا مجازاً. هؤلاء الذين يسميهم المسلمون الملاحدة لأنهم الحدوا في أسماء الله وآياته، وهؤلاء شر من المشركين، ولهذا كانوا عند المسلمين أكفر من اليهود والنصارى»(١).
- ٢. يفند شيخ الإسلام معتقد الإسماعيلية الكفري في اعتقادهم بالعقول العشرة المدبرة للكون مبيناً أن أصحابها لا يدينون لله قدرة ولا مشيئة ولا اختيار قائلاً في ذلك: "إنَّ كفر هؤلاء أعظم كفراً من قول من قال من مشركي العرب: إن الملائكة بنات الله، لأن هؤلاء المشركين كانوا يقولون: إنَّ ربَّ السماوات والأرض خلق الخلائق بمشيئته وقدرته" (٢).
- ٣. قال شيخ الإسلام في كفر طائفة الإسماعيلية بعد مناقشة أقوالهم وبيان بطلانها: «والمقصود هنا أنَّ قول هؤلاء من أفسد أقوال أهل الأرض، وأن قول جمهور الصابئين والمشركين والمجوس خير من قولهم، فضلاً عن اليهود والنصاري»(٣).
- ٤. قال شيخ الإسلام في بيان كفر طوائف الباطنية ومنهم القرامطة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۵/۱۹۷)، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۲) كتاب الصفدية (۲/ ۸۰-۸۲).

<sup>(</sup>٣) الرسالة الصفدية (١/ ٣٣٩).

الإسماعيلية: «وأمًّا المنافقون من هذه الأمة الذين لا يقرون بالفاظ القرآن والسنة المشهور، فإنهم يحرِّفون الكلم عن مواضعه، ويقولون: هذه أمثال ضرِبَت لنفهم المعاد الروحاني، وهؤلاء مثل القرامطة الباطنية الذين قولهم مؤلف من قول المجوس والصابئة، ومثل المتلفلسفة الصابئة المنتسبين إلى الإسلام، وطائفة عمن ضاهوهم من كاتب، أو متطبب، أو متكلم، أو متصوف، كأصحاب رسائل إخوان الصفا، وغيرهم، أو منافق، وهؤلاء كفار يجب قتالهم باتفاق أهل الإيمان»(۱).

- ٥. قال شيخ الإسلام في بيان أن القرامطة من الإسماعيلية أبطلوا الشرائع:
   «حتى انتهى الأمر بالقرامطة إلى إبطال الشرائع المعلومة كلها، كما قال رئيسهم بالشام، قد أسقطنا عنكم العبادات، فلا صوم، ولا صلاة ولا حج ولا زكاة»(٢).
- ٦. قال شيخ الإسلام في بيان كفر الإسماعيلية القرامطة وإسقاطهم التكاليف الشرعية: «أما من جعل كمال التحقيق الخروج من التكليف، فهذا مذهب الملاحدة من القرامطة الباطنية ومن شابههم من الملاحدة المنتسبين إلى علم أو زهد أو تصوف أو تزهد.

يقول أحدهم: إنَّ العبد يعمل حتى تحصل لـه المعرفـة فـإذا حـصلت زال عنه التكليف، ومن قال هذا فهو كافر مرتد باتفاق المسلمين (٣).

٧. قال شيخ الإسلام في بيان كفريات القرامطة الإسماعيلية: «والفريق الثالث نفوا هذه الأسماء والصفات والثواب والعقاب، كالقرامطة والباطنية والفلاسفة أتباع المشائين، ونحوهم من الملاحدة الذين ينكرون حقائق ما أخبر الله به عن نفسه، واليوم الآخر، ثم إن كثيراً يجعلون الأمر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۶/ ۳۱۶).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٥/ ٥٥٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١١/ ٥٣٩).

والنهي من هذا الباب، فيجعلون الشرائع المأمور بها، والمحظورات المنهي عنها، لها تأويلات باطنة تخالف ما يعرفه المسلمون منها، كما يتأولون من الصلوات الخمس، وصيام شهر رمضان، وحج البيت، فيقولون: إنَّ الصلوات الخمس معرفة أسرارهم وأن صيام شهر رمضان كتمان أسرارهم، وأن حج البيت الفرار إلى شيوخهم، ونحو ذلك من التأويلات التي يُعلَم بالاضطرار أنها كذب وافتراء على الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، وتحريف لكلام الله ورسوله عن مواضعه، وإلحاد في آيات الله، وقد يقولون: إنَّ الشرائع تلزم العامة دون الخاصة، فإذا صار الرجل من عارفيهم ومحديهم، رفعوا عنه الواجبات، وأباحوا له المخطورات، وهؤلاء الباطنية: هم الملاحدة الذين أجمع المسلمون على أنهم أكفر من اليهود والنصاري»(۱).

لشيخ الإسلام فتـوى في طائفـة الإسماعيليـة الباطنيـة العبيديـة<sup>(٢)</sup> وبيـان كفرياتهم نقتطف مها ما يناسب المقام :

- ٨. قال رحمه الله تعالى في بيان كفرهم: «فكيف يـدعي العـصمة ممـن ظهـرت عنـه الفـواحش والمنكـرات، والظلـم والبغـي والاطمئنـان لأهـل الكفـر والنفاق؟ فهو من أفسق الناس ومن أكفر الناس»<sup>(٣)</sup>.
- ٩. قال شيخ الإسلام مبيناً كفرهم عند جماهير الأمة: «وهـؤلاء القـوم يـشهد لهم علماء الأمة، وأثمتها وجماهيرها أنهم كـانوا منـافقين زنادقـة يظهـرون الإسلام ويبطنون الكفر»<sup>(٤)</sup>.
  - ١٠. حكاية شيخ الإسلام لكفرهم عن كثير من العلماء:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۳/ ۲۹–۳۰).

<sup>(</sup>۲) راجع الفتوی، مجموع الفتاوی (۳۵/ ۱۲۰–۱۶٤).

<sup>(</sup>٣) السابق (٥٩/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) السابق (٥٩/ ١٢٨).

قال شيخ الإسلام: «حتى صنّف العلماء في كشف أسرارهم وهتك أستارهم، كما صنف القاضي «أبو بكر الباقلاني» كتابه المشهور في كشف أسرارهم وهتك أستارهم، وذكر أنهم من ذرية اليهود، وذكر من مذاهبهم ما بين فيه أن مذاهبهم من مذاهب اليهود والنصارى، بل ومن مذاهب الغالية الذين يدّعون الإلهية في علي أو نبوته، فهم أكفر من هؤلاء، وكذلك ذكر القاضي «أبو يعلى» في كتابه (المعتمد) فصلاً طويلاً في شرح زندقتهم وكفرهم، وكذلك ذكر «أبو حامد الغزالي» في كتابه الذي سماه (فضائل المستظهرية وفضائح الباطنية) قال: «ظاهر مذهبهم الرفض وباطنه الكفر الحض»(۱).

- 11. قال شيخ الإسلام في بيان كفر الإسماعيلية في دعواهم أنهم أصحاب العلم الباطن: «فدعواهم التي ادعوها من العلم الباطن، هو أعظم حجة ودليل على أنهم زنادقة منافقون لا يؤمنون بالله، ولا برسوله، ولا باليوم الآخر فإنَّ هذا العلم الباطن الذي ادعوه هو كفر باتفاق المسلمين واليهود والنصارى»(٢).
- 11.قال شيخ الإسلام في بيان كفرهم هواستحلالهم نكاح المحرمات: «وهـؤلاء المدعون للباطن لا يوجبون هذه العبادات، ولا يحرمون هذه المحرمات، بل يستحلون الفواحش ما ظهر منها ومـا بطـن، ونكـاح الأمهـات والبنات، وغـير ذلـك مـن الفـواحش، ومعلـوم أنَّ هـؤلاء أكفـر مـن اليهـود والنصاري»(٣).
- ١٣. قال شيخ الإسلام في طائفة الباطنية الإسماعيلية: «فعلم الباطن الـذي يدعونه مضمونه الكفر بالله ورسله واليـوم الآخـر، بـل هــو جــامع لكــل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۳۵/۲۹).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٤/ ١٣٣).

کفر»<sup>(۱)</sup>

1. قال رحمه الله مبيناً أن كفر القرامطة الإسماعيلية أعظم من كفر اتباع مسيلمة الكذاب: «والقرامطة الذين خرجوا بـأرض العـراق كـانوا سـلفاً لهؤلاء، والقرامطة جاءوا من العراق إلى المغرب، ثم جاءوا من المغـرب إلى مصر، فإنَّ كفر هؤلاء وردتهم من أعظم الكفر والردة، وهم أعظم كفراً وردة من كفر اتباع مسيلمة الكذاب ونحوه من الكذابين»(٢).

10. قال شيخ الإسلام: «فهؤلاء القرامطة هم في الباطن والحقيقة هم أكفر من اليهود والنصارى، وأما في الظاهر فيدعون الإسلام . . فهم في الظاهر من أعظم دعوى بحقائق الإيمان، وفي الباطن من أكفر الناس بالرحمن»(٣).

<sup>(</sup>۱) السابق (۳۵/ ۱۳۵).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٥/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) السابق (٣٥/ ١٤٣).

#### أقوال العلماء في كفر طائفة الإسماعيلية:

- قال الغزالي: «إن مذهب الباطنية الإسماعيلية مذهب ظاهره الرفض، وباطنه الكفر المحض»(۱).
- ٢. قال عبد القاهر البغدادي في ذكر الباطنية، وبيان خروجهم عن جميع فرق الإسلام: «اعلموا أسعدكم ألله أن ضرر الباطنية على فرق المسلمين أعظم من ضرر اليهود والنصارى والجوس» (١). ثم ذكر عقائدهم الكفرة، وقال: «الذي يصح عندي من دين الباطنية أنهم دهرية زنادقة يقولون بقدم العالم ويكفرون الرسل والشرائع كلها» (٣).
- ٣. قال ابن حزم الظاهري عن الإسماعيلية: «إنها طائفة مجاهرة بترك الإسلام جملة وقائلة بالجوسية الحضة» (٤).
- قال ابن القيم رحمه الله تعالى: «ومن أشر طوائف المجوس الذين لا يقرون بصانع ولا معاد ولا حلال ولا حرام، الخرمية أصحاب بابك الخرمي، وعلى مذهبهم طوائف القرامطة والإسماعيلية والنصيرية والدرزية، وسائر العبيدية الذين يسمون أنفسهم الفاطمية، وهم من أكفر الكفار، وهؤلاء لا يتقيدون بدين من ديانات العالم، ولا بشريعة من الشرائع»(٥).

<sup>(</sup>١) فضائح الباطنية، للغزالي، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الفرق، ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) السابق، ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) الفصل في الملل والآراء والنحل (٢/١١٦).

<sup>(</sup>٥) إغاثة اللهفان، ٢/ ٢٤٧ - ٢٤٨.



# الفصل الثاني طائفــة الدروز

#### ويشتمل على:

- ١. تعريف الدروز ونشأتهم.
- ٢. عقائد الدروز المكفرة.
- ٣. نصوص شيخ الإسلام في كفر طائفة الدروز.





# الفصل الثاني طائفة السدروز

# تعريف طائفة الدروز ونشأتهم:

فرقة الدروز باطنية تؤلّه الحاكم بأمر الله الحاكم الفاطمي، أخذت جُلَّ عقائدها من الإسماعيلية، وهي تنتسب إلى هشكتين الدرزي.

ظهرت هذه الفرقة في القاهرة عاصمة العبيديين إبّان قوتهم، وقد ارتبطت هذه الفرقة بشخصية الحاكم بأمر الله الذي أسس داراً سمّاها «دار الحكمة»، وعن طريق هذه الدار زيّن له دعاتها فكرة الألوهية التي تعتبر أساس العقيدة الدرزية، وعلى كلّ، فالدروز فرقة من فرق الباطنية الإسماعيلية متفقة معها في أصول العقائد، وإن اختلفت معها في تأليه الحاكم بأمر الله (۱).

#### عقائد الدروز المكفرة:

#### ١. ألوهية الحاكم العبيدى:

ألوهية الحاكم العبيدي (الإمام السادس من أئمة الظهور عندهم) تأليه الحاكم بأمر الله هو لب العقيدة الدرزية، وعليه بُنيت جميع آرائهم ومعتقداتهم، ومهما حاول الدروز التستر على هذا المعتقد الكفري فإن كتبهم مليئة بتأكيده.

<sup>(</sup>١) راجع تعريف الدروز ونشأتهم: ١. الموسوعة الميسرة (١/٣٩٧).

٢. الدروز عرض ونقض (ص١١)، ط مكتبة الأقصى. ٣. أصول الإسماعيلية (٢/ ٣٥٩).

٤. الفرق بين الفرق (٢٩١-٢٩٣).

قال حمزة بن علي في «ميثاق ولي الزمان»، وهو نص العهد الذي وضعه حمزة بن علي، وهو من كبار دعاتهم ليؤخذ على الداخلين في دعوته: «توكلت على مولانا الحاكم الأحد الفرد الصمد، المنزه عن الأزواج والعدد، أقر فلان بن فلان إقراراً أوجبه على نفسه، وأشهد به على روحه في صحة من عقله وبدنه، وجواز أمره، طائعاً غير مكره ولا مجبر. أنه قد تبرأ من جميع المذاهب والمقالات والأديان، والاعتقادات كلها، على أصناف اختلافها، وأنه لا يعرف شيئاً غير طاعة مولانا الحاكم جل ذكره، والطاعة هي العبادة، وأنه لا يشرك في عبادته أحداً ومضى، أو أحضر أو ينتظر، وأنه قد سلم روحه وجسمه وماله وولده، وجميع ما يملكه لمولانا الحاكم جل ذكره، ورضي بجميع أحكامه له وعليه غير معترض لا ينكر لشيء من أفعاله ساءه ذلك أم سَره، ومتى رجع عن دين مولانا الحاكم الذي كتبه على نفسه وأشهد به على روحه، وأشار به إلى غيره، أو خالف شيئاً من أوامره كان برياً من الباري المعبود، واحترم الإفادة من جميع الحدود، واستحق العقوبة من الباري العلي جل

كتبه في شهر كذا وكذا من سنة كذا، وكذا من سنين عبد مولانا جل ذكره ومملوكه حمزة بن علي بن أحمد، هادي المستجيبين، المنتقم من المشركين المرتدين بسنين مولانا جل ذكره، وشدد سلطانه وحده»(١).

يقول أحد الدروز: «آمنت بالله ربي الحاكم، العلي الأعلى، رب المشرقين ورب المغربين، وإله الأصليين والفرعيين، منشئ الناطق والأساس، مظهر الصورة الكاملة بنوره، وهو بالأفق الأعلى، ثم دنا فتدلى، وآمنت به وهو رب الرجعى، وله الآخرة والأولى، وهو الظاهر والباطن» (٢).

<sup>(</sup>١) راجع مصحف الدروز، العهد والميثاق، ص ١١١، نقلاً عن عقيدة الدروز، ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) راجع مصحف الدروز، ١٠٧-١١٧.

ومن نصوصهم في مصحفهم عن الوهية الحاكم قولهم في مصحفهم: «لئن ينتعل أحدكم بنعلين من نار يغلي بهما دماغه من حرارة نعليه إنه لأهون وأوفى عذاباً من رافض دعوة مولاه الحاكم..، ولو أن من في الأرض استغفر لمم لن يغفر الله مولاهم الحاكم الصمد الفرد بلا عدد، والواحد الأحد خطيئاتهم، ولو افتدى أحدهم بما في الأرض جميعاً، فلا ينجيه»(١).

هذا قليل من كثير نصوصهم في كفرهم بالله عز وجل، وتاليههم للحاكم العبيدي الفاطمي، وإسباغهم عليه صفات الألوهية والربوبية، وهي واضحة لا تحتاج منا إلى تعليق مهما حاول الدروز المعاصرون إخفاء هذه الحقائق في تأليه الحاكم، وستر معتقدهم الباطل، فلا ينبغي للمسلمين أن ينخدعوا بهم والحمد لله، فقد كشف الله أمرهم وهتك سترهم (٢).

# ٢. نسخ الشريعة الإسلامية:

وهذا معتقد نبابع من تباليههم الحباكم بنامر الله، ورسولهم البداعي إلى دينهم الجديد. دينهم الجديد.

بل يدَّعون نسخ جميع الأديان والشرائع السابقة، وفي رسائلهم ما يــدل علــى ذلك.

ولهم رسالة تسمى بـ «الكتاب المعروف بالنقص الخفي»، وهي رسالة صريحة تبغض أحكام الإسلام، ومن نصوصها الصريحة في نسخ ونقض أحكام الإسلام: «توكلت على مولانا الباري العلام العلي الأعلى، حاكم الحكام . . . فقد سمعتم قبل هذه الرسالة نسخ الشريعة بإسقاط الزكاة، وإن الزكاة عنكم هي الشريعة بكاملها، وقد بينت لكم في هذه الرسالة دعامة الزكاة عنكم هي الشريعة بكاملها، وقد بينت لكم في هذه الرسالة دعامة

<sup>(</sup>١) مصحف الدروز، ٢١٩–٢٢٥، نقلاً عن عقيدة الدروز، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) راجع بتوسع أقوال الدروز في ألوهية الحاكم (عقيدة الدروز عقد ونقص) بحث مطول، (١٢١–١٤٢).

ظاهرها وباطنها»<sup>(۱)</sup>.

وفي رسالة أخرى لحمزة يقول: «فقد دارت الأدوار، وبطل ما كان في جميع الأعصار، ولم يبق من الشريعة الشركية ليلها والشرار، وسوف يخمد حسرها ويضمحل الحوار»(٢).

#### ٣. عقيدة التناسخ:

فهم يعتقدون بالتناسخ، حيث يعتقدون أنَّ الأرواح تتناسخ، وتنتقل إلى الأحياء ونفس الموحد تنتقل من موحد إلى آخر، ونفس المشرك تنتقل إلى مشرك آخر، فإن عدد النفوس في العالم محدودة ثابتة، لا يزيد ولا ينقص، وأن النفوس باقية أزلية، لا تفنى على أساس هذا المعتقد الباطل، وأولُّوا القيامة والحشر والثواب والعقاب تأويلاً باطنياً يصل إلى جحدها وإنكارها جملة.

وهم يعتقدون أنه كلما مات إنسان انفصلت روحه لمولود جديد، ويسمى ذلك عندهم الفرقة والخلقة، وبناءً على ذلك فإذا مات أحدهم وهو من مذهبهم، فإنه يولد ثانية على نفس المذهب، وكذلك إذا ارتد أحد منهم، فلا يعترفون بردته، لأن روحه بعد موته ستعود إلى المذهب القديم (٣).

### ٤. عقيدتهم في اليوم الأخر:

ينكر الدروز يوم القيامة والبعث والحشر والنشور، لأن تصور الـدروز في اليوم الآخر ليس يوم القيامة، إذ ليس هناك موت للأرواح، ولا قيامة لها ولا بعث، يقول أحد الدروز: «فالأرواح لا تموت لتبعث، ولا تنام لتـوقظ، بـل إن يوم الحساب نهايـة مراحـل الأرواح وتطويرهـا، إذ يبلـغ التوحيـد غايتـه مـن

<sup>(</sup>١) راجع مذاهب الإسلاميين (٢/ ٧٠٧-٧١٨). الرسالة.

<sup>(</sup>٢) راجع أصول الإسماعيلية، ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) راجع نماذج من أقوالهم في هذه العقيدة الكفرية (كتاب عقيدة الدروز، عرض ونقص) ١٤٢-١٤٩.

الانتــصار مــن العقائــد الــشركية، وينتهــي الانتقــال (المــرور في الأقمــصة المختلفة)»(١).

وعقيدة الدروز تنكر الجنة والنار، والثواب والعقاب، قال قائلهم: «وما زعمهم بأن الجنة عرضها السماوات والأرض، فقد جهلوا معنى القول.

وكذلك ينكر الدروز الغيبيات كالملائكة والجن، فالملائكة في نظرهم أتباع المذهب الدرزي، والشياطين أعداء المذهب الدرزي<sup>(٢)</sup>.

#### ٥. عقيدة الدروز في الأنبياء:

يكره الدروز جميع الأنبياء، وينسبونهم إلى الجهل لأنهم كانوا في نظرهم يدعون إلى توحيد العدم، وما عرفوا الإله الحق المولى الفرد الصمد الحاكم. وداعيهم حمزة يرى وجوب محاربة جميع الأنبياء من لدن آدم حتى محمد ، ويوجب البراء من عقائدهم، وشرائعهم الفاسدة، أو دياناتهم المضللة.

ويزعمون أن القرآن أوحي إلى سلمان، وأن محمداً الشه أخذه منه، ويزعمون أن الحاكم سيتجلى عند الركن اليماني بالغضب ويزمجر، ويقتل شخصين أحدهما متقمص فيه محمد بن عبد الله، والثاني علي بن أبي طالب، ويرسل الصواعق على الكعبة فتدكها دكًا (٣).

هذا ملخص مجمل لعقائد الدروز وكفرياتهم، أوجزنا فيها القول، وأشرنا إلى الرسائل التي فصلت القول فيهم، ومن الجدير بالذكر أن الدروز يكتمون ويتسترون على عقائدهم ولا يظهرونها إلا لخواصهم، شأنهم في ذلك شأن جميع الفرق الباطنية الذين يستترون بالتقية خداعاً للمسلمين، وتنضليلاً لهم

<sup>(</sup>١) السابق، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) راجع عقيدة الدروز عرض ونقص، بتوسع (١٦٥–١٦٨).

<sup>(</sup>٣) راجع هذه الكفريات الترهات (عقيدة الدروز)، ١٦٩-١٧٨.

وإمعاناً بالمكر بهم.

والدروز كانوا عوناً لليهود، ودرعاً لهم، وجنداً من جنودهم في حروبهم المعاصرة مع المسلمين.

بل كان الدروز أشد نكاية من اليهود على المسلمين، وكذلك كانوا أشد غدراً بأهل السنة في لبنان إبّان الحرب الطائفية التي استمرت عقدين من الزمان، وغالب الدروز الآن من أهل فلسطين، هم الضباط والجنود العاملون في جيش اليهود في فلسطين المحتلة (١).

<sup>(</sup>١) راجع رؤية استراتيجية للصراع العربي الإسرائيلي، الشعوبية الجديدة، عبد الغني النواوي.

# نصوص شيخ الإسلام في بيان كفر طائفة الدروز:

- ١. سئل شيخ الإسلام عن الدرزية والنصيرية وما حكمهم؟
- فأجاب رحمه الله: «هؤلاء الدرزية، والنصيرية كفار باتفاق المسلمين، لا يحل أكل ذبائحهم، ولا نكاح نسائهم، بل ولا يقرون بالجزية، فإنهم مرتدون عن دين الإسلام، ليسوا مسلمين، ولا يهود ولا نصارى، ولا يقرون بوجوب الصلوات الخمس، ولا وجوب صوم رمضان، ولا وجوب الحج، ولا تحريم ما حرم الله ورسوله من الميتة والخمر وغيرها، وإن أظهروا الشهادتين فهم كفار باتفاق المسلمين»(۱).
- ٢. قال شيخ الإسلام في كفر الدروز وكفرياتهم: «أما الدرزية، فكانوا من أتباع هشكتين الدرزي، وقد كان من موالي الحاكم أرسله إلى أهل وادي تيم الله ثعلبة، فدعاهم إلى إلهية الحاكم، ويسمونه (الباري العلام) ويحلفون به، وهم من الإسماعيلية القائلين بأن محمداً بن إسماعيل نسخ شريعة محمد بن عبد الله، وهو أعظم كفراً من الغالية، وهم يقولون بقدم العالم، وإنكار المعاد، وإنكار الإسلام ومحرماته، وهم من القرامطة الباطنية الذين هم أكفر من اليهود والنصارى ومشركي العرب» (٢).
- ٣. قال شيخ الإسلام في كفر طائفة الدروز: «كفر هؤلاء مِمّا لا يختلف فيه المسلمون، بل من شك في كفرهم فهو كافر مثلهم، لا هم بمنزلة أهل الكتاب ولا المشركين، بل هم الكفرة الضالون، فلا يباح أكل طعامهم، وتسبى نساؤهم، وتؤخذ أموالهم، فإنهم زنادقة مرتدون لا تقبل توبتهم، ويجب قتل علمائهم وصلحائهم لئلا يضلوا غيرهم، ويحرم النوم معهم في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۱۶۱).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٥/ ١٦١ - ١٦٢).

بيوتهم ورفقتهم والمشي معهم وتشييع جنائزهم»(١).

- قال شيخ الإسلام في بيان كفر الدروز ومعاملتهم: «ولا يجوز دفنهم في مقابر المسلمين، ولا يصلى على من مات منهم، فإن الله في نهى نبيه عن الصلاة على المنافقين كعبد الله بن أبي ونحوه، وكانوا يتظاهرون بالصلاة والصيام والحج والجهاد مع المسلمين، ولا يظهرون مقالة تخالف دين الإسلام، لكي يسرون في ذلك، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَصَلِّ عَلَى قَبْرُوا إِلَا لَهُ وَرَسُولِهِ وَمَا نُوا وَهُمْ فَسِقُونَ ﴾ [التوبة: ١٤٥]، فكيف بهؤلاء الذين هم مع الزندقة والنفاق يظهرون الكفر والإلحاد» (٢).
- ٥. قال شيخ الإسلام في بيان وجوب جهادهم، وأنه من جنس جهاد المرتدين: «ولا ريب أن جهاد هولاء وإقامة الحد عليهم من أعظم الطاعات، وهو أفضل من جهاد من لا يقاتل المسلمين من المشركين وأهل الكتاب، فإن جهاد هؤلاء من جنس جهاد المرتدين، والصديق وسائر الصحابة بدؤوا بجهاد المرتدين قبل جهاد الكفار من أهل الكتاب» (٣).

<sup>(</sup>۱) السابق (۳۵/۱۹۲).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٥/ ١٥٥).

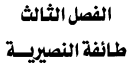
 <sup>(</sup>٣) السابق (٣٥/ ١٥٨ - ١٥٩). راجع في بيان كفريات الـدروز، فتـاوى اللجنـة الدائمـة (٢/ ٤٠٠ ٢١٤)، بتفصيل واسع جداً لعقائدهم المكفرة وخروجهم عن الإسلام.

### الخلاصــة:

الدروز: فرقة من فرق الباطنية تؤله الحاكم بأمر الله العبيدي، وهو الإمام السادس عندهم، ويضفون عليه صفات الألوهية.

داعيتهم ومؤصل مذهبهم يُدعى (حمزة بن علي)، لهم مصحف خاص بوحي الحاكم بأمر الله، يقولون: بنسخ الشرائع والأديان، ويسقطون التكاليف الشرعية عن أتباعهم ويبيحون نكاح المحارم كالأخوات والأمهات، ويبيحون الزنا وتبادل النساء فيما بينهم، ويقولون بعقيدة التناسخ، وأنَّ الأرواح تعود إلى أجساد أخرى، وينكرون البعث والنشور والقيامة، وينسبون الأنبياء إلى الجهل لأنهم غرروا الناس بالشريعة الظاهرة.

وقد أجمع على كفرهم أهل العلم، ونصَّ شيخ الإسلام أنهم كفار باتفاق العلماء، وكفرهم أشد من كفر اليهود والنصارى، بل من شك في كفرهم فه و كافر، ولهم وجود وانتشار في لبنان وسوريا وفلسطين المحتلة.



### ويشتمل على:

Henry 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 1000 - 100

- ١. تعريف النصيرية وتأسيسها.
  - ٢. أبرز معتقدات النصيرية.
- ٣. نصوص شيخ الإسلام في كفر النصيرية.

**Reference and the second and the se** 

## الفصل الثالث طائفة النصيرية

### تعريف النصيرية وتاريخ تأسيسها:

النصيرية: حركة باطنية ظهرت في القرن الثالث الهجري، أصحاب هذه الطائفة ألهوا علي بن أبي طالب، فيغطون حقيقة كفرهم بالتشييع والرفض، ويتسمون باسم العلويين.

مؤسس هذه الحركة هو (أبو شعيب بن نصير البصري المنميري المتوفى ٢٧٠هـ). زعم أنه الباب إلى الإمام الحسن العسكري، وأنه وارث علمه والحجة والمرجع فيه.

ادعى النبوة والرسالة وغلا في حق أئمة الشيعة حتى رفعهم إلى مقام الألوهية.

## أبرز معتقدات النصيرية:

- الله النصيرية علياً، وقالوا إنَّ ظهوره الروحاني بالجسد الجسماني الفاني كظهور جبريل في بعض الأشخاص.
- ٢. يعتقد النصيرية أنَّ علياً يسكن السحاب بعد تخلصه من الجسد الذي خلصه، وإذا مر بهم السحاب، قالوا: السلام عليك يا أبا الحسن.
- ٣. يعتقدون أنَّ عليًا خلق محمداً رضي وأن محمداً خلق سلمان الفارسي، وأن سلمان خلق الأيتام الخمسة:
  - المقداد بن الأسود: يدعونه رب الناس وخالقهم والموكل بالرعود.
    - أبو ذر الغفاري: الموكل بدوران الكواكب والنجوم.

- عبد الله بن رواحة: الموكل بالرياح وقبض أرواح البشر.
- عثمان بن مظعون: الموكل بالمعدة وحرارة الجسد وأمراض الإنسان.
  - قنبر بن كادان: الموكل بنفخ الأرواح في الأجسام.
- لا يـصلون الجماعـة، ولا الجماعـة يتمـسكون بالطهـارة ورفـع الجنابـة والوضوء.
- ه. يصلون صلوات ليست على هيئة صلاة المسلمين، وكذلك صلاتهم على جنائزهم ليست كصلاة المسلمين على الجنائز.
  - ٦. يعتقدون بمعتقد تناسخ الأرواح، وانتقالها من جسد إلى آخر.
    - ٧. ينكرون المعاد، وهو رمز عندهم للمكافأة أو العقاب.
    - ٨. يسقطون التكاليف الشرعية ويؤولونها تأويلات باطنية:
      - الصيام: حفظ السر عندهم.
      - الزكاة: يرمز لها بشخصية سلمان.
      - الجهاد: صب اللعنات على الخصوم.
- الصلاة: عبارة عن خمسة أسماء، هي: علي وحسن وحسين ومحسن وفاطمة.
- القرآن: مدخل لتعليم الإخلاص لعلي، وقد قام سلمان (تحت اسم جبريل) بتعليم القرآن لمحمد (۱).

 <sup>(</sup>۱) استفدت معتقدات النصيرية من الموسوعة الميسرة (۱/ ۲۹۰-۲۹۳)، بتـصرف يـسير واختـصار.
 وراجع: عقيدة الدروز، ص ۲۵۸-۲٦٤. والفرق بين الفرق، ص ۲۸۱.

### نصوص شيخ الإسلام في كفر طائفة النصيرية:

- ا. قال شيخ الإسلام في كفر النصيرية، وبيان وجوه كفرهم: "والغالية يقتلون باتفاق المسلمين، وهم الذين يعتقدون الإلهية والنبوة في علي وغيره مثل النصيرية والإسماعيلية، ومن دخل فيهم من المعطلة الذين ينكرون وجود الصانع أو ينكرون القيامة، أو ينكرون ظواهر الشريعة مثل الصلوات الخمس، وصيام شهر رمضان، وحج البيت الحرام، ويتاولون ذلك على معرفة أسرارهم، وكتمان أسرارهم وزيارة شيوخهم، ويرون أن الخمر حلال لهم، ونكاح ذوات المحارم حلال لهم. فإن جميع هؤلاء الكفار أكفر من اليهود والنصارى»(١).
- ۲. سئل شيخ الإسلام عن طائفة النصيرية، فأجاب: «الحمد لله؛ هؤلاء يجب قتالهم، ما داموا ممتنعين حتى يلزموا شعائر الإسلام، فالنصيرية من أعظم الناس كفراً، والنصيرية لا يكتمون أمرهم، بل معروفون عند جميع المسلمين، لا يصلون الصلوات الخمس، ولا يصومون شهر رمضان، ولا يحجون البيت، ولا يؤدون الزكاة، ويستحلون الخمر وغيرها من الحجرمات. ويعتقدون أن الإله على بن أبي طالب، يقولون:

نشهد أن لا إله إلا حيدرة إلا نزع البطين ولا حجاب عليه إلا أحمد الصادق الأمين ولا طريق إليه إلا سليمان ذو القوّة المتين (٢)

فأجاب بفتوى طويلة نأخذ منها ما يتناسب مع المقام (٣).

٣. قال رحمه: «هؤلاء القوم المسمون بالنصيرية، هم وسائر أصناف القرامطة،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۸/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۸/ ۴۵۳–۶۵۶).

<sup>(</sup>٣) راجع نص الفتوى (٣٥/ ١٤٥-١٦٠).

- أكفر من اليهود والنصارى، بل وأكفر من كثير من المشركين<sup>(١)</sup>.
- قال شيخ الإسلام مبيناً حقيقة النصيرية وكفرهم: «وهم كما قال العلماء فيهم: ظاهر مذهبهم الرافض وباطنه الكفر المحض، وحقيقة أمرهم أنهم لا يؤمنون بنبي من الأنبياء والمرسلين، لا بنوح، ولا إبراهيم، ولا موسى، ولا عيسى، ولا محمد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، ولا بشيء من كتب الله المنزلة، لا التوراة ولا الإنجيل، ولا القرآن، ولا يقرون بأن الله خالقاً خلقه، ولا بأن له ديناً أمر به، ولا أن له داراً يجزي الناس على أعمالهم غير هذه الدار» (٢).
- ٥. قال شيخ الإسلام: «وقد اتفق علماء المسلمين على أن هـؤلاء لا تجـوز مناكحتهم ولا يجـوز أن يـنكح الرجـل مولاتـه فـيهم، ولا يتـزوج مـنهم بامرأة، ولا تباح ذبائحهم، ولا يجوز دفنهم في مقابر المسلمين، ولا يـصلى على من مات منهم» (٣).
- ٦. سئل شيخ الإسلام رحمه الله تعالى عن (الدرزية) و(النصيرية) ما حكمهم؟

فأجاب: «هؤلاء الدرزية، أو النصيرية كفار باتفاق المسلمين، لا يجوز أكل ذبائحهم، ولا نكاح نسائهم، بل لا يقرون بالجزية، فإنهم مرتدون عن دين الإسلام، ليسوا بمسلمين، ولا يهود، ولا نصارى، ولا يقرون بوجوب الصلوات الخمس، ولا وجوب صوم رمضان، ولا وجوب الحج، ولا تحريم ما حرم الله ورسوله من الميتة والخمر وغيرهما، وإن أظهروا الشهادتين مع هذه العقائد، فهم كفار باتفاق المسلمين»(3).

<sup>(</sup>١) السابق (٣٥/ ١٤٩).

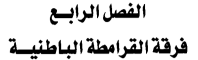
<sup>(</sup>٢) السابق (٣٥/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٥/ ١٥٤ -١٥٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٣٥/ ١٦١). وراجع فتوى اللجنة الدائمة في النصيرية (٢/ ٤٠٦).

#### الخلاصــة:

طائفة النصيرية فرقة باطنية يقوم أساس معتقداتها على تأليه علي بن أبي طالب، يخفون كفرهم بالتشيع والرفض، ويتسمون باسم العلويين، ولهم انتشار ووجود بسوريا ولبنان. مؤسس فرقتهم أبو شعيب محمد بن نصير النميري، يعتقدون بألوهية علي بن أبي طالب، وأنه يسكن السحاب بعد تخلصه من الجسد، ويعتقد أن عليًا خلق محمد، يسقطون التكاليف الشرعية، ويعتقدون تناسخ الأرواح، ويؤولون القيامة والبعث تأويلاً يؤدي إلى الإنكار، وقد نص شيخ الإسلام على كفرهم وأنهم أكفر من اليهود والنصارى، وبين وجوه كفرهم، ووجوب قتالهم، وأنه أوجب من قتال اليهود والنصارى



### ويشتمل على:

- ١. تعريف القرامطة ونشأتها.
  - ٢. عقائد القرامطة.
- ٣. أقوال شيخ الإسلام في كفر القرامطة.

## الفصل الرابع فرقة القرامطة الباطنية

### التعريث:

القرامطة فرق باطنية ثورية هدامة انشقت عن الإسماعيلية الباطنية، وانتسبت إلى شخص يسمى حمدان بن الأشعث الملقب بقرمط، وهو من خوزستان في الأهواز، ثم رحل إلى العراق.

قال الغزالي: «كان حمدان أحد دعاة الباطنية في الابتداء، حيث استجاب له في دعوته رجال، فسموا قرامطة وقرمطية، التقى بأحد دعاة الباطنية ودارت بينهما محاورة استجاب فيها حمدان لجميع ما دعاه إليه هذا الباطني، ومنها أخذ العهد والميثاق على حمدان بالبيعة للإمام الإسماعيلي، والتزم سر الإمام وسرهذا الداعية، ومن ثم انتدب حمدان للدعوة»(۱).

إذاً فالقرامطة في مبدأ أمرهم كانوا من الإسماعيلية، ولكنها كانت تـدعو إلى الإمام المنتظر الغائب محمد بن إسماعيل، باعتباره المهدي، وكـان هـذا هـو السبب الرئيسي للخلاف بين القرامطة والإسماعيلية.

### عقائد القرامطة:

لما كانت القرامطة متفقة في أصولها مع الإسماعيلية، فلسنا بحاجة إلى تفصيل عقائدها، ولكن نوجزها، والتفصيل سبق في فرقة الإسماعيلية:

- إباحة الأعراض والناس شركاء في النساء، فبلا يجوز لأحد من فرق القرامطة حجب امرأته عن أخيه، وأن ذلك يزيد الألفة والمحبة.
  - ٢. إسقاط التكاليف الشرعية، كالصوم والصلاة والزكاة والحج.

<sup>(</sup>١) فضائح الباطنية، الغزالي (١٢-١٣).

- ٣. يقولون بعصمة الأثمة منهم، وأنه لا بد في كل زمان إمام معصوم يؤول
   الظاهر.
- 3. يقولون بإلهين قديمين أحدهما علة لوجود الثاني، وأن السابق خَلَقَ التالي، لا بنفسه والأوّل تام، والثاني ناقص، والأول لا يوصف بوجود ولا عدم، فلا هو موصوف ولا غير موصوف.
  - ٥. يقولون بالرجعة، وأن عليًّا يعلم الغيب.
  - ٦. يعتقدون بأنَّ الأديان، والشرائع ليست إلاَّ ضلالاً.
    - اعتقادهم باحتجاب الله في صورة البشر.
    - انكارهم للقيامة والمعاد والجنة والنار (١٠).

## أقوال شيخ الإسلام في كفر القرامطة:

- 1. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر القرامطة: «وأما هؤلاء القرامطة، فإنهم في الباطن كافرون بجميع الكتب والرسل، يخفون ذلك ويكتمونه عن غير من يثقون به، لا يظهرونه كما يظهر أهل الكتاب دينهم»، ثم يقول شيخ الإسلام بعد عرضه لعقائدهم: «فكيف بالقرامطة الباطنية الذين يكفرهم أهل الملل كلها من المسلمين واليهود والنصارى»(٢).
- قال شيخ الإسلام مبيناً كفر القرامطة: «فهؤلاء القرامطة في الباطن والحقيقة أنهم أكفر من اليهود والنصارى، وأما في الظاهر فيدعون الإسلام»<sup>(۳)</sup>.
- ٣. يقارن شيخ الإسلام بين القرامطة، وبين من يدَّعي أنه مثل الرسول:

<sup>(</sup>۱) راجع عقائد القرامطة، الموسوعة الميسرة (۲/ ۲۷۹-۲۸۱). الفرق بين الفرق للبغدادي (۲۸۲). أصول الإسماعيلية (۲/ ۲۵۳-۲۵۹).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۳۵/ ۱٤۱).

<sup>(</sup>٣) السابق (٥٥/ ١٤٢).

«فهؤلاء في دعواهم أنهم مثل الرسول، هم أكفر من اليهود والنصارى، فكيف بالقرامطة الذين يكذبون على الله أعظم مِمّا فعله مسيلمة، والحدوا في أسماء الله وآياته أعظم مِمّا فعل مسيلمة، وحاربوا الله ورسوله أعظم مِمّا فعل مسيلمة» (١).

- يوضح شيخ الإسلام أنَّ كفر القرامطة أعظم من القائلين بالاتحاد: «ولكن القرامطة أكفر من الاتحادية بكثير» (٢).
- ٥. قال شيخ الإسلام في القرامطة: «وهـؤلاء يـشهد علماء الأمة وأثمتها وجماهيرها أنهـم كانوا منافقين زنادقة، يظهـرون الإسـلام ويبطنون الكفر»(٣).
- ٦. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر طوائف الباطنية، ومنهم القرامطة: «وهـؤلاء (بنو عبيد القداح) ما زالت علماء الأمة المؤمنون علماً وديناً يقـدحون في نسبهم ودينهم، ولا يذمونهم بالرفض والتشيع، فإن لهـم في هـذا شـركاء كثيرين، بل يجعلونهم من (القرامطة الباطنية) الـذين مـنهم الإسماعيلية الخرمية المحمرة، وأمثالهم من الكفار المنافقين» (١٤).
- ٧. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر العبيديين والقرامطة وخالفتهم للملل الثلاث: «كما فعل أصحاب (رسائل إخوان الصفا)، وهم على طريقة هؤلاء العبيديين ذرية (عبيد بن ميمون بن قداح) فهل ينكر أحد ممن يعرف المسلمين أن ما يقوله أصحاب رسائل (إخوان الصفا) نحالف للملل الثلاث» (٥).

<sup>(</sup>١) السابق (٣٥/ ١٤٣ – ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) السابق (٣٥/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣٥/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٤) السابق (٥٩/ ١٣١).

<sup>(</sup>٥) السابق (٥٥/ ١٣٤).

- ٨. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر القرامطة، وردتهم أعظم من كفر وردة مسيلمة الكذاب وأتباعه: «والقرامطة الخارجين بأرض العراق الذين كانوا سلفاً لهؤلاء القرامطة ذهبوا من العراق إلى المغرب، ثم جاءوا من المغرب إلى مصر، فإن كفر هؤلاء وردتهم من أعظم الكفر والردة، وهم أعظم كفراً وردة من كفر أتباع مسيلمة الكذاب، ونحوه من الكذابين» (١).
- 9. قال شيخ الإسلام مبيناً كفر فرق الباطنية كالنصيرية والقرامطة: «وهؤلاء القوم المسمَّون بالنصيرية، وسائر أصناف القرامطة الباطنية أكفر من المسركين» (٢).

#### الخلاصية:

القرامطة: فرقة باطنية ثورية انشقت عن الإسماعيلية تنتسب إلى شخص يدعى حمدان بن الأشعث الملقب بقرمط، اختلفوا مع الإسماعيلية في اعتقادهم أن هناك إماماً حيًّا غائباً ينتظرونه، وهو (محمد بن إسماعيل)، ويتفقون في أصولهم الكفرية مع فرقة الإسماعيلية مع تأليه الأثمة، وإباحة أعراض النساء بعضهم لبعض، وإسقاط التكاليف الشرعية، والقول بعصمة الأثمة، ورفعهم فوق مقام الأنبياء.

يقولون بالرجعة، وأنَّ عليًّا يعلم الغيب، يقولون بوجود إلهين: الأوّل تــام والثاني ناقص، يعتقدون أن الشرائع والأديــان ليــست إلاّ ضــلالاً، ويعتقــدون احتجاب الله في صورة البشر، وينكرون القيامة والمعاد.

وقد حكم شيخ الإسلام بكفرهم ونقل كفرهم عن العلماء، وأنهم أكفر من اليهود والنصارى، ومنهم أصحاب رسائل (إخوان الصفا)، ومن أثمتهم (بنو عبيد القداح) الذين ادعوا النسب إلى علي بن أبي طالب، وهم من ذرية المجوس.

<sup>(</sup>۱) السابق (۳۵/۱۳۹).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳۵/ ۱٤۹).

## نتائج هذه الدراسة:

- خطورة البحث في مسالة تكفير المعين، وأنه لا ينبغي أن يُتكلم فيها إلا بعلم وبرهان.
- وقوع من كتب في مسألة تكفير المعين بين إفراط وتفريط، فطائفة ترى أنه
   لا يكفر المعين، ولو استوفى شرائط الـتكفير وخــلا مــن موانعــه، وطائفــة
   كفرت المعين دون ضوابط أو شروط.
- ٣. وجوب شرح وإيضاح نواقض الإسلام لعموم البلوى بها، ووقوع كثير من الناس فيها.
- كيز شيخ الإسلام، وعلماء الدعوة بضبط مسألة تكفير المعين، وأن مذهبهم بين غلاة المرجئة وغلاة الخوارج.
- ٥. قيام الحجة، وبلوغ الدليل من القرآن والسنة شرط لتكفير المعين عند
   علماء الدعوة النجدية، وشيخ الإسلام ابن تيمية.
- ٦. تقوم الحجة ببلوغ الدليل من القرآن والسنة عند علماء الدعوة وشيخ الإسلام ابن تيمية.
- ٧. لا يشترط في قيام الحجة فهم الحجة، فقيامها نوع، وبلوغها نوع آخر عند
   علماء الدعوة النجدية.
- ٨. عدم العذر بالسبهة والتأويل في مسألة الشرك الأكبر بخلاف المسائل الخفية، وبيان أقوال علماء الدعوة في ذلك، وردهم على من نسب إلى شيخ الإسلام العذر بالشبهة والتأويل في مسألة الشرك الأكبر.
- ٩. بيان علماء الدعوة وإيضاحهم لنصوص شيخ الإسلام في مسألة قيام الحجة، وأنه لا يشترط فهم الحجة، والمعاندة، وردهم على المناوئين في نسبتهم أن شيخ الإسلام يشترط فهم الحجة والمعاندة لتكفير المعين.

- ١٠ تفريق شيخ الإسلام بين المسائل الظاهرة، والمسائل الخفية في مسألة تكفير المعين، وأنَّ المعين يكفر إذا وقع في الشرك في المسائل الظاهرة بخلاف المسائل الخفية.
- ١١. موافقة علماء الدعوة لـشيخ الإسـلام ابـن تيميـة في تفريقـه بـين المـسائل
   الظاهرة والمسائل الخفية.
- ١٢. التفريق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية يختلف عن جنس تفريق أهـل البدع بين أصول الدين وفروعه في مسائل التكفير.
- ١٣. قصد المعين المعنى المكفر شرط في تكفيره، فمن نطق بلفظ لم يعرف معناه، ولم يُرد المعنى المكفر، فإنه لا يكفر.
- ١٤ إذا نطق المعين بلفظ صريح الدلالة على الكفر، فإنه يكفر، وذلك يجـري
   في المكفرات الظاهرة دون المكفرات الخفية.
- ١٥ الألفاظ المشتبهة المحتملة للكفر وعدمه يحتاط في تكفير صاحبها حتى يعرف مقصده، وكذلك من قال قولاً لازمه الكفر، فإنه لا يكفر حتى يلتزمه.
- ١٦. نصوص شيخ الإسلام إطلاق الكفر على القول، دون قائله، والفعل دون فاعله، خاصة بأهل الأهواء والبدع المتنازع في تكفيرهم، وقد استقرأنا نصوص شيخ الإسلام في ذلك، وكذلك نصوص علماء الدعوة في فهمهم لنصوص شيخ الإسلام في هذه المسالة.
- ١٧.الاحتجاج بنصوص شيخ الإسلام في عدم تكفير المعين، وإطلاق الكفر على القول دون قائله، والفعل دون فاعله، في مسائل الشرك الأكبر، شبهة قديمة أثيرت على علماء الدعوة من المناوئين لها، وقد ردُّوا بحمد الله على هذه الشبهة.
- ١٨. نصوص شيخ الإسلام وعلماء الدعوة في اشتراط قيام الحجة لتكفير

- المعين، لا تتناقض مع ما ذكرنا إذا فهم معنى قيام الحجة فهماً صحيحاً.
- ١٩. بيان الحالات التي يمتنع فيها تكفير المعين عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة.
- · ٢. بيان منهج علماء الـدعوة في وقـوع المعـين في الـشرك جهـلاً، واسـتقراء نصوصهم في ذلك.
- ٢١. ذكر نماذج من أقوال أهل العلم من علماء الدعوة وشيخ الإسلام،
   وغيرهم في تكفيرهم لأناس بأعيانهم للرد على من قال يمتنع تكفير
   المعين.
- ٢٢. تبرئة الشيخ محمد بن عبد الوهاب من فرية التفكير بالعموم، أو تكفير جميع الأمة إلا أتباعه، أو أنه أدخل في المكفرات ما ليس منها.
- ٢٣. بيان حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين،
   وأنه يتفق مع منهج أهل السنة في هذه المسألة.
- ٢٤. عرض منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين من خلال فهم تلاميذه وأحفاده من علماء الدعوة لمنهجه في هذه المسألة مع استقصاء نصوصهم.
- ٢٥.عرض نصوص اشتبهت على بعض الباحثين في بيان منهج الشيخ محمد
   بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين، وجواب علماء الدعوة عن هذه النصوص.
- ٢٦.الرد على من فهم منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين فهماً خاطئاً.
- ٢٧. بيان نواقض الإسلام عند علماء الدعوة، وأنَّ هذه النواقض منقولة ممن سبقهم من أهل العلم، ولم ينفردوا بتقريرها.
- ٢٨. ضبط مسألة المكفرات، وضبط الشرك الأكبر عند علماء الدعوة، والرد

على المناوئين في هذه المسألة.

- ٢٩. بيان الصور القولية والعملية التي تنقض الألوهية توحيد عند علماء الدعوة.
- ٣٠. تحرير الصور المكفرة في مسألة الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الـدعوة وشيخ الإسلام ابن تيمية، والعلماء الأعلام.
- ٣١. تحرير الصور غير المكفرة في مسألة الحكم بغير مـا أنــزل الله عنــد علمــاء الدعوة، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وغيرهـم.
- ٣٢. بيان ارتباط قبضيّة تحكيم الشريعة بتوحيد الطاعة والاتباع وبمفهوم الشهادتين عند علماء الدعوة.
- ٣٣. بيان الصور المكفرة في مسألة الموالاة والمعاداة عند علماء الـ دعوة وشيخ الإسلام ابن تيمية.
  - الولاء المطلق.
  - ب. المشابهة الكليّة.
  - ج. تصحيح مذاهب الكفار.
  - د. النصرة والمعاونة مع التحزب والمشاركة.
  - ٣٤. بيان الصور غير المكفرة في مسألة الموالاة والمعاداة عند علماء المسلمين.
    - ٣٥. خطورة الفرق الباطنية على الإسلام والمسلمين.
    - ٣٦. عرض لعقائد فرقة الإساعيلية، وتكفير شيخ الإسلام لهم.
    - ٣٧.عرض لعقائد فرقة الدروز، وبيان اتفاق العلماء على كفرهم.
  - ٣٨.عرض لعقائد فرقة النصيرية، وموقف شيخ الإسلام منهم وتكفيره لهم.
    - ٣٩. عرض لعقائد فرقة القرامطة، وتكفير شيخ الإسلام لهم.



## أسماء المراجع التي اعتمدت عليها في كتابة هذا الكتاب

| دار النشــــر              | اسم المؤلف               | اسم الكتاب                     | ٢   |
|----------------------------|--------------------------|--------------------------------|-----|
| ط عالم الكتب، بيروت        | محمد حربي                | ابن تيمية وموقفه من أهم الفرق  | ٠.١ |
| ط ۱۳۹۷، بسدون دار          | د. أحمد الضبيب           | آثار الشيخ محمد بن عبد الهاب   | ۲.  |
| نشر                        |                          | _                              |     |
| بدون دار نشر               | مراد شكري                | إحكام التقرير في مسائل التكفير | ۳.  |
| دار الفكر، بيروت           | أبو بكر بن العربي        | أحكام القرآن                   | ٤.  |
| دار الفكر، بيروت           | الجصاص                   | أحكام القرآن                   | ٠.٥ |
| دار الفضيلة، الرياض        | د. سليمان السلومي        | أصول الإسماعيلية               | ۲.  |
| دار طيبة، الرياض           | اللالكائي الطبري         | أصول الاعتقاد                  | ٠٧. |
| ط دار الفضيلة              | د. أحمد الحلبي           | أصول الحكم على المبتدعة عنــد  | ۸.  |
|                            | -                        | ابن تيمية                      |     |
| مكتبة ابن تيمية، القاهرة   | محمد الأمين الشنقيطي     | أضواء البيان                   | ٠٩  |
| مكتبـــة ابـــن الجـــوزي، | صالح بن فوزان الفوزان    | أضواء من فتاوى شيخ الإســــلام | ٠١٠ |
| الدمام                     | _                        | ابن تيمية                      |     |
| دار التراث، القاهرة        | ابن القيم                | إعلام الموقعين عن رب العالمين  | .11 |
| ط أنصار السنة، القاهرة     | ابن القيم                | إغاثة اللهفان                  | .17 |
| مكتبة الرشد، الرياض        | أحمد عبد الحليم بن تيمية | اقتضاء الصراط المستقيم         | ١٣. |
|                            | دراسة وتحقيـق ناصـر بـن  | ·                              |     |
|                            | عبد الكريم العقل         |                                |     |
| جامعة الإمام محمد بـن      | محمد بن عامر الفاخري     | الأخبار النجدية                | ١٤. |
| سعود                       |                          |                                |     |
| تحت إشراف الرئاسة          | صالح الفوزان             | الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد      | ۰۱۰ |
| أنصار السنة، القاهرة       | ابن تيمية                | الاستقامة                      | ۲۱. |
| ترجمان السنة، باكستان      | إحسان إلهي ظهير          | الإسماعيلية تاريخ وعقائد       | .17 |
| دار الفكر، بيروت           | جلال الدين السيوطي       | الأشباه النظائر                | ۸۱. |
|                            | •                        |                                |     |

| ٢    | اسم الكتاب                        | اسم المؤلف                  | دار النشــــر              |
|------|-----------------------------------|-----------------------------|----------------------------|
| .19  | الأعلام                           | خير الدين الزركلي           | دار الكتب العلمية،         |
|      |                                   |                             | بيروت                      |
| ٠٢٠  | الأعلام بقواطع الإسلام            | ابن حجر الهيتمي             | ط دار الشعب، القاهرة       |
| ۱۲.  | الأعلام في مناقب ابن تيمية        | البــزار، بتحقيــق زهــير   | المكتب الإسلامي،           |
|      |                                   | الشاويش                     | بيروت                      |
| . ۲۲ | الأعمال الكاملة                   | محمد عمارة                  | ط الشعب، مصر               |
| . ۲۳ | الإكفــار والتــشهير –ضــوابط     | عبــد الله محمــد الجــوعي، | دار الوطن، الرياض          |
|      | ومحاذير                           | بتقديم الشيخ عبـد الله بـن  |                            |
|      |                                   | جبرين                       |                            |
| 37.  | الإمام محمد بن عبد الوهاب         | أحمد بن حجر آل بوطالي       | ط وزارة الأوقاف بقطر       |
| ٥٢.  | الإمام محمد بن عبد الوهـاب في     | عبد الله الرويشد            | رابطة الأدب الحديث         |
|      | التاريخ                           |                             |                            |
| ۲۲.  | الإمام محمد بن عبد الوهاب         | محمد السكاكر                | رســالة ماجــستير مخطــوط، |
|      | ومنهجه في الدعوة                  |                             | جامعة الإمام محمد بن سعود  |
| ۷۲.  | الانتصار لحزب الله                | أبو بطين النجدي             | المكتبة السلفية، القاهرة   |
| ۸۲.  | الانتصار لحزب الله                | أبو بطين النجـدي، تحقيــق   | ط دار طيبة، الرياض         |
|      |                                   | الوليد الفريان              |                            |
| ۲۹.  | الانحرافات العقدية                | علي بن بخيت الزهراني        | نشر مكتبة الرسالة، مكـة    |
|      |                                   |                             | المكرمة                    |
| ٠٣.  | الاتجاهـــات الوطنيـــة في الأدب  | محمد محمد حسين              | مكتبة الرسالة، مكة         |
|      | المعاصر                           |                             | المكرمة                    |
| ۱۳.  | الإيمـــان – أركانـــه وحقيقتـــه | د. محمد نعيم ياسين          | دار عمر بن الخطاب،         |
|      | ونواقضه                           |                             | الإسكندرية                 |
| .٣٢  | الإيمان الأوسط                    | شيخ الإسلام ابن تيمية       | ط مكتبة الفرقان، القاهرة   |
| ۳۳.  | البحر الرائق                      | ابن نجيم الحنفي             | دار الكتاب العربي          |
| .٣٤  | البداية والنهاية                  | الحافظ ابن كثير             | دار الكتـب العلميـة،       |
|      |                                   |                             |                            |

| م اد    | اسم الكتاب                     | اسم المؤلف                    | دار النشــــــر           |
|---------|--------------------------------|-------------------------------|---------------------------|
|         | _                              |                               | بيروت                     |
|         | البيان الأظهر في بيان الشرك    | أبو بطين النجدي               | ط مطبعة المنار، القاهرة   |
|         | الأكبر                         |                               |                           |
|         |                                | الإسفرائيني                   | دار المعرفة، بيروت        |
|         | التبيان شرح نواقض الإسلام      | سليمان بن ناصر العلوان        | دار الوطن، الرياض         |
| ٣٨. ال  | التبيان في أقسام القرآن        | ابن القيم                     | ط ابن تيمية، القاهرة      |
|         | التحذير مـن الإرجـاء والكتـب   | اللجنــة الدائمــة للإفتـــاء | عالم الفوائد، مكة المكرمة |
|         | الداعية إليه                   | بالديار السعودية              |                           |
| ٠٤. الت | التسعينة                       | ابن تيمية                     | أنصار السنة، القاهرة      |
| ١٤. الت | التفسير القيم                  | ابن القيم                     | مكتبة أنصار السنة، مصر    |
| 기 . 8 ٢ | التوسط والاقتصاد               | علىوي السقاف، بتقديم          | دار ابن القيم، الدمام     |
|         |                                | الشيخ ابن باز                 |                           |
| ۲۱ . ٤٣ | الجامع الفريد                  | مجموعة من العلماء،            | ط دار الإفتاء، الرياض     |
|         |                                | بإشراف الشيخ عبد الرزاق       |                           |
|         |                                | عفيفي                         |                           |
| 33. II  | الجامع المريد ليشروح كتباب     | عبد المنعم بن إبراهيم         | ط مكتبة نزار الباز، مكــة |
| الت     | التوحيد                        |                               | المكرمة                   |
| L1 . 80 | الجامع لسيرة شيخ الإسلام ابــن | جمع وإعداد محمد عزيز          | عالم الفوائد، مكة المكرمة |
| تيا     | تيمية                          | شمس وعلي العمران              |                           |
| F3. 14  | الجواب المفيد في حكم جاهـل     | عبد الرحمن بن عبد الحميد      | ط المدني، القاهرة         |
| الت     | التوحيد                        |                               |                           |
| ٧٤. الـ | الحاكمية في أضواء البيان       | د. عبد الرحمن السديس          | بدون دار نشر              |
| 14. EA  | الحكم بغير ما أنزل             | خالد العنبري                  | بدون دار نشر              |
| P3. 14  | الحكم بغير ما أنـزل - أحوالـه  | د. عبد الرحمن المحمود         | مكتبة طيبة، الرياض        |
| وأ      | وأحكامه                        |                               |                           |
|         |                                |                               |                           |

ابن باز

٦٦. الشيخ محمد بن عبد الوهاب

دعوته وسيرته

سماحة الـشيخ عبـدالعزيز دار الإفتاء، السعودية

| دار النشـــــر           | اسم المؤلف                | اسم الكتاب                 | ٢    |
|--------------------------|---------------------------|----------------------------|------|
| ط مطبعة أنـصار الـسنة،   | شيخ الإسلام ابن تيمية     | الصارم المسلول على شاتم    | .77  |
| القاهرة                  |                           | الرسول                     |      |
| ط تحت إشراف الرئاسة،     | ابن تيمية                 | الصفدية                    | ۸۲.  |
| الرياض                   |                           |                            |      |
| ط، مطبعة المنار، القاهرة | سليمان بن سمحان           | النضياء الشارق في الرد على | . 79 |
|                          | النجدي                    | المازق المارق              |      |
| دار مراد للنشر والتوزيع  | بهاء الدين بن عبد الـرحمن | العدة في شرح العمدة        | ٠٧٠  |
|                          | المقدسي                   |                            |      |
| ط مكتبة ابن تيمية،       | شريف هزاع                 | العذر بالجهل عقيدة السلف   | ۱۷.  |
| القاهرة                  |                           |                            |      |
| بدون دار نشر             | أحمد فريد                 | العذر بالجهل وبدعة التكفير | ۲۷.  |
| دار الفرقان، القاهرة     | مجموعة من العلماء         | العقيدة السلفية            | ۷۳.  |
| ط دار الإفتاء، الرياض    | عبد العزيز بن باز         | العقيدة الصحيحة            | ٤٧.  |
| رسالة ماجـستير، نـسخة    | سفر الحوالي               | العلمانية                  | ۰۷٥  |
| مصورة                    |                           |                            |      |
| دار الوطن، الرياض        | محمد بن شاكر الشريف       | العلمانية                  | ۲۷.  |
| دار المعرفة، بيروت       | ابن تيمية                 | الفتاوى المصرية            | .٧٧  |
| ط دار المعرفة، بيروت     | ابن تيمية، بتحقيق حسنين   | الفتاوى المصرية            | .۷۸  |
|                          | مخلوف                     |                            |      |
| دار المعرفة، بيروت       | البغدادي                  | الفرق بين الفرق            | .۷۹  |
| ط بیروت                  | ابن حزم                   | الفصل بين الملل والنحل     | ۰۸۰  |
| دار المعرفة، بيروت       | الفيروز أبادي             | القاموس المحيط             | ۱۸.  |
| ط دار الفكر، بيروت       | ابن رجب الحنبلي           | القواعد                    | .۸۲  |
| ط مكتبة الرشد، الرياض    | تقي الدين الحصيني         | القواعد                    | ۸۳.  |
|                          | الشافعي                   |                            |      |
|                          |                           |                            |      |

| ٢     | اسم الكتاب                    | اسم المؤلف                 | دار النشـــــر           |
|-------|-------------------------------|----------------------------|--------------------------|
|       | القواعد والفوائد الأصولية     | ابن اللحام الحنبلي         | ط دار الكتب العلمية،     |
|       |                               |                            | بيروت                    |
| ۰۸۰   | القول الـسديد في شـرح كتـاب   | عبــد الــرحمن بــن ناصــر | ط دار الإفتاء، الرياض    |
|       | التوحيد                       |                            |                          |
| ۲۸.   | القول المفيد على كتاب التوحيد | محمد بن صالح العثيمين      | دار العاصمة، الرياض      |
|       | الكلمات النافعة في المكفِّرات |                            | ط مكتبة الفرقان، القاهرة |
|       | الواقعة<br>المسائل الماردنية  | عبدالوهاب                  |                          |
| .۸۸   | المسائل الماردنية             | شيخ الإسلام ابن تيمية      | ط مكتبة أنصار السنة،     |
|       |                               |                            | القاهرة                  |
| ۹۸.   | المغني                        | ابن قدامة المقدسي          | دار المعرفة، بيروت       |
| ٠٩٠   | المغني مع الشرح الكبير        | ابن قدامة المقدسي          | دار الكتب العلمية، بيروت |
| .91   | الملل والنحل                  | الشهرستاني                 | دار المعرفة، بيروت       |
| .97   | المنثور                       | الزركشي                    | ط وزارة الأوقـــــاف     |
|       |                               |                            | بالكويت                  |
| ۹۳.   | الموالاة والمعاداة في الشريعة | محماس الجلعود              | ابن الجوزي، الدمام       |
| .98   | الموسوعة الفقهية              | جمع عدد من المتخصصين       | ط وزارة الأوقــــاف،     |
|       |                               |                            | بالكويت                  |
| ۰۹٥   | الموسوعة الميسرة              | الندوة العالمية            |                          |
| .٩٦   | الهدية السنية                 | عبد الله بسن محمد بسن      | مطبعة المنار، مصر        |
|       |                               | عبدالوهاب                  |                          |
| .4٧   | الولاء والبراء في الإسلام     | محمد بن سعيد القحطاني      | ط دار طيبة، الرياض       |
| ۸۹.   | إن الله هو الحكم              | محمد بن شاكر الشريف        | دار الوطن، الرياض        |
| . 4 4 | أوثق عرى الإيمان              | سليمان بن عبد الله         | مجموعة رسائل نشر عــالم  |
|       |                               |                            | الفوائد، مكة المكرمة     |
| .1    | بحوث اسبوع الشيخ محمد بـن     | عدد من الباحثين            | نشر جامعة الإمام محمـد   |
|       | عبد الوهاب                    |                            | بن سعود                  |
|       |                               |                            |                          |

| دار النشــــر              | اسم المؤلف            | اسم الكتاب                     |      |
|----------------------------|-----------------------|--------------------------------|------|
| ط أنصار السنة، القاهرة     | أحمد بن عبد الحليم بن | بغية المرتاد                   |      |
|                            | تيمية                 |                                |      |
| دارة الملك عبد العزيز      | ابن سعيد              | تاريخ الدولة السعودية الأولى   | .1.7 |
| بالرياض                    |                       |                                |      |
| نشر جامعة الإمام محمـد     | الألوسي               | تاريخ نجد                      | .1•٣ |
| بن سعود                    |                       |                                |      |
| مطبعة المنار، القاهرة      | سليمان بن سمحان       | تبرئة الشيخين                  | ۱۰٤  |
|                            | النجدي                |                                |      |
| ط مكتبة الصحابة، جدة       | إسماعيل بن إبراهيم    | تحذير أهل الإيمان عن الحكم     | .1.0 |
|                            |                       | بغير ما أنزل الرحمن            |      |
| دار طيبة الخفراء، مكة      | محمد بن شاكر الشريف   | تحطيم الصنم العلماني           | ۲۰۱. |
| المكرمة                    |                       |                                |      |
| مرکــز بحــوث تطبيــق      | د. صلاح الصاوي        | تحكيم الشريعة ودعاوي العلمانية | ۱۰۷  |
| الشريعة، باكستان           |                       |                                |      |
| دار الوعي، دمشق            | الحافظ الذهبي         | ترجمة الإمام أحمد              | ۸۰۱. |
| المكتبة التوفيقية، القاهرة | الحافظ ابن كثير       | تفسیر ابن کثیر                 | .1•4 |
| مؤسسة الرسالة، بيروت       | عبد الرحمن بسن ناصر   | تيسير الكريم المنان            | .11. |
|                            | السعدي                |                                |      |
| دار إحياء السسنة،          | برهان الدين البقاعي   | تنبيه الغبي إلى كفر ابن عربي   | .111 |
| الإسكندرية                 | •                     |                                |      |
| ط المكتب الإسلامي،         |                       | تيسير العزيز الحميد شرح كتماب  | .117 |
| بيروت                      | الشيخ                 | التوحيد                        |      |
| مطبعة الشعب، القاهرة       | ابن جرير الطبري       | جامع البيان                    | .11٣ |
| عالم الفوائد، مكة المكرمة  | شيخ الإسلام ابن تيمية | جامع المسائل                   | .118 |
| مكتبة الصفا، مكة المكرمة   | عبد الجيد الشاذلي     | حد الإسلام وحقيقة الإيمان      | .110 |
|                            | •                     | ·                              |      |

| دار النشــــر             | اسم المؤلف               | اسم الكتاب                     | ٢       |
|---------------------------|--------------------------|--------------------------------|---------|
| مكتبة الرسالة، مكة        | محمد محمد حسين           | حصوننا مهددة من داخلها         |         |
| المكرمة                   |                          |                                |         |
| مكتبة السنة، القاهرة      | محمد قطب                 | حول تطبيق الشريعة              | .11٧    |
| دار الکتب، بیروت          |                          | حياة الشيخ محمد بن عبد         |         |
|                           |                          | الوهاب                         |         |
| جامعة الإمام، الرياض      | ابن تيمية                | درء تعارض العقل                | .119    |
| دار الوطن، الرياض         |                          | دعاوى المناوئين للشيخ محمد بن  | .17•    |
|                           |                          | عبد الوهاب                     |         |
| ط دار طيبة، الرياض        | مصطفى فوزي غزال          | دعوة جمال الدين في ميزان       | .171    |
|                           |                          | الإسلام                        |         |
| دار المعرفة، بيروت        | عبد الغني النواوي        | رؤية إستراتيجية للصراع العربسي | . ۱ ۲ ۲ |
|                           | <del>-</del>             | الإسرائيلي                     |         |
| دار الوطن، الرياض         | محمد بن إبراهيم          | رسالة تحكيم القوانين           |         |
|                           | إسحاق بن عبد الرحمن      | رسالة تكفير المعين             | . ۱ ۲ ٤ |
|                           | النجدي                   |                                |         |
| عالم الفوائد، مكة المكرمة | محمد بن سالم الدوسري     | رفع اللائمة عن اللجنة الدائمة  | .170    |
| الطبعة الثالثة، ١٤٠٣،     | ابن غنام، بتحقيق عبد     | روضة الأفكار                   | .177    |
| مكتبة الرياض الحديثة      | العزيز بن محمد آل الشيخ  |                                |         |
| جامعة الإمام محمـد بــن   | عثمان القاضي             | روضة الناظرين عن مآثر علمــاء  | .177    |
| سعود                      | -                        | وحوادث السنين                  |         |
| المطبوعة مع مجموعة        | حمد بن عتيق              | سبيل النجاة والفكاك            |         |
| التوحيد، ط دار الفكر      |                          | _                              |         |
| ط المكتب الإسلامي،        | محمد ناصر الدين الألباني | سلسلة الأحاديث الصحيحة         | .179    |
| بیرو <i>ت</i>             |                          |                                |         |
| ط المكتب الإسلامي،        | محمد ناصر الدين الألباني | سلسلة الأحاديث الضعيفة         | ٠١٣٠.   |
| بيروت                     |                          |                                |         |
|                           |                          |                                |         |

| دار النشــــر             | اسم المؤلف                | اسم الكتاب                 |       |
|---------------------------|---------------------------|----------------------------|-------|
| دارة الملك عبد العزيز     | أمين سعيد                 | سيرة الإمام محمد بن عبد    | .177  |
| بالرياض                   |                           | الوهاب                     |       |
| دار الفضيلة، الرياض       | عبد الرازق عفيفي          | شبهات حول السنة            | . 177 |
| دار الكتب العلمية،        | ابن العماد الحنبلي        | شذرات الذهب                | . 122 |
| بيروت                     | -                         |                            |       |
| ط عيسى البابي، القاهرة    | القاضي عياض، ملا علي      | شرح الشفا                  | .188  |
| -                         | القاري                    |                            |       |
| دار الإفتاء، الرياض       | علي بن أبي العز الحنفي    | شرح الطحاوية               | .140  |
| دار الكتب العلمية،        | ملاً علي القاري           | شرح الفقه الأكبر           | .187  |
| بيروت                     |                           |                            |       |
| عالم الفوائد، مكة المكرمة | أحمد بن عبد الحليم بن     | شرح حديث جبريل المسمى      | .144  |
|                           | تيمية، دراسة وتحقيق علىي  | بالإيمان الأوسط            |       |
|                           | بخيت الزهراني             |                            |       |
| الطبعة المصرية            | محي الدين النوري          | شرح صحيح مسلم              | ۱۳۸.  |
| بدون دار نشر              | محمد بن إبراهيم آل الشيخ  | شرح كشف الشبهات            | .149  |
| مكتبة المؤيد، الرياض      | يوسف السعيد               | شرح مسائل الجاهلية         | .18•  |
| المكتب الإسلامي،          | الألباني                  | صحيح الجامع                | .181  |
| بيروت                     |                           |                            |       |
| ط مؤسسة الرسالة           | عبد الله القرني           | ضوابط التكفير              | .187  |
| ط عالم الفوائد، مكة       | عبد الله القرني           | ضوابط التكفير              | .188  |
| المكرمة                   |                           |                            |       |
| دار الإفتاء، الرياض       | اللجنة الدائمة            | طائفة الأحباش              | .188  |
| مكتبة الطيب، القاهرة      | سفر عبد الرحمن الحوالي    | ظـاهرة الإرجـاء في الفكـر  | .180  |
|                           |                           | الإسلامي                   |       |
| مكتبة الرشد، الرياض       | أبو العلا بن راشد بن أبـي | عارض الجهل وأثره على أحكام | .187  |
|                           | العلا الراشد              | الاعتقاد                   |       |
|                           |                           |                            |       |

| دار النشــــر             | اسم المؤلف                | اسم الكتاب                         | ٢    |
|---------------------------|---------------------------|------------------------------------|------|
| مكتبة الأقصى، الأردن      | محمد أحمد الخطيب          | عقيدة الدروز                       |      |
| المكتبة الفيصلية، مكة     | محمد بن عبد الوهاب        | عقيدة الفرقة الناجية               | ۸۱۲. |
| المكرمة                   |                           |                                    |      |
| دار الطرفين، الطائف       | رسائل لعلماء المدعوة      | عقيدة الموحدين                     | .189 |
|                           | بتقديم الشيخ عبـد العزيـز |                                    |      |
|                           | ابن باز                   |                                    |      |
| دار العاصمة، الرياض       | عبد الله بن عبد الرحمن    | علماء نجد خلال ستة قرون            | .10. |
|                           | البسام                    |                                    |      |
| مطبعة الشعب، مصر          | أحمد محمد شاكر            | عمدة التفسير اختصار تفسير ابن      | .101 |
|                           |                           | کثیر                               |      |
| مكتبة الرياض الحديثة      | ابن بشر                   | عنوان المجد في تاريخ نجد           | .107 |
| مكتبــة ابــن خزيمــة،    | مدحت بن حسن الفراج        | فتاوي الأئمة النجدية               | .108 |
| الرياض                    |                           |                                    |      |
| ط الحكومة السعودية        | محمد بن عبد الرحمن بن     | فتاوي الشيخ محمد بن إبراهيم        | .108 |
|                           | قاسم                      | •                                  |      |
| ط أولي النهى، السعودية    | جمع عبد الرزاق الدويش     | فتاوى اللجنة الدائمة               | .100 |
| ط دار العاصمة، الرياض     | جمع عبد الرزاق الدويش     | فتاوى اللجنة الدائمة               | .107 |
| ط تحست إشسراف دار         | الشيخ ابن باز             | فتـــاوى مهمـــة تتعلــق بأركـــان | .107 |
| الإفتاء السعودية          |                           | الإسلام                            |      |
| ط مكتبة السنة، القاهرة    | الشيخ عبد العزيز بـن بـاز | فتاوى وتنبيهات                     | .101 |
|                           | جمع أشرف عبد المقصود      |                                    |      |
| ط المطبعــة الــسلفية،    | ابن حجر العسقلاني         | فتح الباري بشرح صحيح               | .109 |
| القاهرة                   |                           | البخاري                            |      |
| ط دار الإفتاء، الرياض     | عبد الرحمن بن حسن         | فتح المجيد شرح كتاب التوحيد        | ٠٢٢. |
| المطبعة العثمانية القديمة | ملا علي مسكين             | فتح المعين                         | 171. |
| دار الإفتاء، الرياض       | اللجنة الدائمة            | فتوى اللجنة الدائمة في الدروز      | 177. |

| دار النشــــر              | اسم المؤلف                    | اسم الكتاب                       | ٢    |
|----------------------------|-------------------------------|----------------------------------|------|
| بدون دار نشر               | أبو حامد الغزالي              | فضائح الباطنية                   |      |
| ط عيسى البابي الحلبي       | أبو حامد الغزالي              | فضائح الباطنية                   | 371. |
| دار الغرب، بيروت           | عبد الحي الكتاني              | فهرس الفهارس                     | ۱۲۰. |
| ط المكتبة السلفية، القاهرة | شيخ الإسلام ابن تيمية         | قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة   | .177 |
| ط دار المعرفة، بيروت       | البهوتي الحنبلي               | كشاف القناع عن متن الإقناع       | .177 |
| مطبعة المنار، القاهرة      | سليمان بن سمحان               | كشف الشبهتين                     | ۱۲۸  |
|                            | النجدي                        |                                  |      |
| دار الشعب، القاهرة         | ابن منظور                     | لسان العرب                       | .179 |
| دارا لإفتاء، الرياض        | دار الإفتاء                   | مجلة البحوث الإسلامية            | .17• |
| عالم الفوائد، مكة المكرمة  | سليمان بن عبد الله، جمع       | مجموع الرسائل                    | .171 |
| ·                          | الوليد الفريان                | _                                |      |
| ط مطبعة المنار، مصر        | مجموعة من علماء نجد           | مجموع الرسائل المحمودية          | .177 |
| ط دار العاصمة، الرياض      | علماء نجد                     | مجموع الرسائل النجدية            | ۱۷۳  |
|                            | شيخ الإسلام أحمد              | مجموع الفتاوى                    | ۱۷٤. |
| ·                          | ابن تيمية                     | _                                |      |
| دار التراث، مصر            | علماء نجد                     | مجمــوع الفتـــاوى والرســـائل   | .1٧٥ |
|                            |                               | والأجوبة                         |      |
| ط دار الوطن، الرياض        | صالح بن العثيمين              | مجموع فتاوى ابن العثيمين         | ۲۷۱. |
| ط دار الوطن                |                               | مجموع فتاوى ابن بــاز في أركــان |      |
|                            |                               | الإسلام                          |      |
| دار اصداء المجتمع          | الشيخ عبد العزيز بن باز       | مجموع فتاوى ومقالات متنوعة       | .۱۷۸ |
| دار الإفتاء، الرياض        | _                             | مجموع فتاوى ومقالات متنوعة       |      |
| جامعة الإمام محمد بـن      |                               | مجموع مؤلفات الشيخ محمد بـن      |      |
| سعود '                     |                               | عبد الوهاب                       |      |
| ط دار الفكر، بيروت         | شيخ الإسلام ابن تيمية والإمام | مجموعة التوحيد                   |      |
|                            | محمد بن عبدالوهاب             |                                  |      |

| دار النشـــــر            | اسم المؤلف                  | اسم الكتاب                  | ٢     |
|---------------------------|-----------------------------|-----------------------------|-------|
| ط ابن تيمية، القاهرة      | الشوكاني                    | مجموعة الرسائل السلفية      |       |
| دار التراث، بيروت         | ابن تيمية                   | مجموعة الرسائل والمسائل     | ۱۸۳.  |
| بدون دار نشر              | الخراشي                     | محمد عمارة في ميزان الإسلام | ۱۸٤.  |
| دار الكتـب العلميـة،      | ابن القيم الجوزية           | مختصر الصواعق المرسلة       | ۱۸۰.  |
| ب <i>يروت</i>             |                             |                             |       |
| المكتب الإسلامي،          | الحافظ الـذهبي، بتحقيــق    | مختصر العلو                 | ۲۸۱.  |
| بيروت                     | الشيخ الألباني              |                             |       |
| دار الكتب العلمية         |                             | مختصر الفتاوى المصرية       | .۱۸۷  |
| ط دار الكتب العلمية،      | ابن تيمية، بتحقيق عبدالمجيد | مختصر الفتاوى المصرية       | ۱۸۸.  |
| بيروت                     | سليم                        |                             |       |
| ط أنصار السنة، القاهرة    | ابن عبد الوهاب              | مختصر سيرة الرسول           | ۱۸۹.  |
| دار المعرفة، بيروت        | ابن القيم                   | مدارج السالكين              | .19•  |
| ط مكتبة الرسالة           | أبو الحسن الأشعري           | مذاهب الإسلاميين            | .191  |
| دار الشروق، القاهرة       | محمد قطب                    | مذاهب فكرية معاصرة          | .197  |
| دار اليمامة، الرياض       | عبد الرحمن آل الشيخ         | مشاهير علماء نجد            | . 19٣ |
| دار مـــروان للطباعــــة، | محمد بن عبد الوهاب          | مفيد المستفيد               | .198  |
| القاهرة                   |                             |                             |       |
| ط مكتبة الفرقان، القاهرة  | محمد بن عبد الوهاب          | مفيد المستفيد في كفر تارك   | .190  |
|                           |                             | التوحيد                     |       |
| المطبوع مع عقيدة          | محمد بن عبد الوهاب          | مفيد المستفيد في كفر تارك   | .197  |
| الموحدين                  |                             | التوحيد                     |       |
| ط تحــت إشــراف دار       | عبد الرحمن بن حسن           | منهاج التأسيس والتقديس      | .197  |
| الإفتاء السعودية          |                             | C                           |       |
| ط مكتبة أنصار السنة       | شيخ الإسلام ابن تيمية       | منهاج السنة النبوية         | ۱۹۸.  |
| ط دار أضواء السلف،        | د. عبد المجيد الشعبي        | منهج ابن تيمية في التكفير   | .199  |
| الرياض                    | -                           | <del>-</del>                |       |

| دار النشــــر              | اسم المؤلف                 | اسم الكتاب                      | •       |
|----------------------------|----------------------------|---------------------------------|---------|
| ط مكتبة دار البيان         | عبد الله بن مبارك البوصي   | موسوعة الإجماع لشيخ الإســــلام | . ۲ • • |
| الحديث                     |                            | ابن تيمية                       |         |
| مكتبة الرشد، الرياض        | الدكتور عبد الرحمن المحمود | موقف ابن تيمية من الأشاعرة      | . ۲ • ۱ |
| ط جامعة أم القرى           | محمد بناني                 | موقف ابن تيمية من التصوف        | . ۲ • ۲ |
| مكتبة الرسالة، مكة         | مصطفى صبري                 | موقف العقل والعلم من رب         | . ۲ • ۳ |
| المكرمة                    |                            | العالمين                        |         |
| ط دار الإفتاء، الرياض      | الشيخ عبد العزيز بن باز    | نقد القومية العربية             | ٤٠٢.    |
| دار الوطن، الرياض          | عبد العزيز بن عبد اللطيف   | نواقض الإيمان القولية والعملية  | ۰۲۰٥    |
| دار المدينة للنشر والتوزيع | محمد قطب                   | واقعنا المعاصر                  | ۲۰۲.    |
| دار الإفتاء، الرياض        | عبد العزيز بن باز          | وجوب تحكيم المشرع ونبد ما       | . ۲ • ۷ |
|                            |                            | يخالفه                          |         |

# فهرس المحتويسات

| لصفحة | الموضوع                                                                   |
|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٧     | لمقدمـــة                                                                 |
| ١٤    | خطة البحثخطة البحث                                                        |
| ۲۱    | ا <b>لباب الأوّل</b> : مقدمة لبيان أهمية الموضوع                          |
| 44    | · · · · الفصل الأوّل: ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية                  |
| * *   | نسبه                                                                      |
| 77    | مولده ونشأته                                                              |
| 74    | إنتاجه العلمي                                                             |
| 74    | جهاده ودفاعه عن الإسلام                                                   |
| 70    | خصاله                                                                     |
| 77    | عصرهعصره                                                                  |
| **    | وفاتهوفاته                                                                |
| 44    | الفصل الثاني: ترجمة للإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب                |
| ۳.    | اسمه ونسبه ومولده                                                         |
| ۳١    | طلبه للعلم ورحلاته وشيوخه                                                 |
| 44    | عقیدتهعقیدته                                                              |
| 40    | -<br>تلامذته                                                              |
| 41    | مؤلفاتهمؤلفاته                                                            |
| ٣٨    | وفاته                                                                     |
| ٣٩    | الباب الثاني: شروط تكفير المعين عند شيخ الإسلام ابن تيمية وعلماء الدعوة . |
| ٤٠    | تمهيد: في بيان شروط التكفير وموانعه                                       |
| ٤١    | شروط التكفير                                                              |
| ٤٥    | روي شرح قول شيخ الإسلام «وانتفت موانعه»                                   |
| 5 V   | الفيرا الأمان الثبتا الماتية المحترات والمعترات المعترات                  |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        |         |

| ٤٨ | بم تقوم الحجة؟                                                         |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨ | نصوص شيخ الإسلام في اشتراط بلوغ الحجة لتكفير المعين                    |
|    | نصوص علماء الدعوة في صفة قيام الحجة وتوجيه نصوص شيخ                    |
| ۰۰ | الإسلام                                                                |
|    | أقوال أهل العلم في عدم اعتبار الشبهة والتأويل والخطأ في مسائل          |
| ٦. | الشرك الأكبر                                                           |
|    | الفصل الثاني: الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في مسالة تكفير |
| ٦٥ | المعين عند شيخ الإسلام وعلماء الدعوة                                   |
| ٦٦ | ضوابط المسائل الظاهرة                                                  |
| ٦٧ | ضوابط المسائل الخفية                                                   |
| ٦٧ | ما يندرج تحت المسائل الظاهرة                                           |
| ٦٨ | ما يندرج تحت المسائل الخفية                                            |
|    | نصوص شيخ الإسلام ي الفرق بين المسائل الظاهرة والمسائل الخفية في        |
| ٦٨ | مسائل تكفير المعين                                                     |
|    | نصوص أهل العلم في إيضاح تفريق ابن تيمية بين المسائل الظاهرة            |
| ۷١ | والخفية في مسألة تكفير المعين                                          |
| ۷٥ | الخلاصة مِمّا سبق                                                      |
|    | الفصل الثالث: اشتراط قصد المعين بكلامه المعنى المكفر عند شيخ الإسلام   |
| ٧٧ | وعلماء الدعوة                                                          |
| ٧٨ | مقدمة الفصل                                                            |
| ٧٩ | أنواع الألفاظ المكفرة                                                  |
| ۸١ | حكم الألفاظ المشتبهة                                                   |
| ۸۲ | عدم اشتراط القصد بمعنى الاعتقاد والنية                                 |
| ۸٧ | الخلاصة مِمّا سبق                                                      |

الموضوع

| ٨٩  | الفصل الرابع: التفريق بين التكفير المطلق وتكفير المعين                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| ۹.  | مقدمة الفصل                                                             |
| 97  | نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على الفعل والقول دون المعين             |
| 90  | نصوص علماء الدعوة في فهم هذه النصوص                                     |
| ١٠٤ | نصوص شيخ الإسلام في إطلاق الكفر على المعين                              |
| ١٠٩ | نصوص علماء الدعوة في فهم هذه النصوص                                     |
| 114 | الباب الثالث: أحوال كفر المعين عند علماء الدعوة وشيخ الإسلام            |
|     | الفصل الأوّل: الحالات التي لا يكفر فيها المعين عند علماء الدعوة         |
| ۱۱٤ | وشيخ الإسلام                                                            |
| 110 | حَديث العهد بالإسلام ومن نشأ ببادية بعيدة                               |
| 119 | نصوص علماء الدعوة وغيرهم في هذه الحالات                                 |
|     | الفصل الثاني: نصوص علماء الدعوة في حكم تكفير المعين إذا وقع             |
| 178 | في الشرك جُهلاً                                                         |
| 371 | مقدمة الفصل                                                             |
| 771 | أقاويل علماء الدعوة في هذه المسألة                                      |
| 140 | الفصل الثالث: نماذج من كلام أهل العلم وتصريحهم بتكفير المعين            |
| 180 | الباب الرابع: حقيقة منهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين |
| 187 | مقدمة البابمقدمة الباب                                                  |
| ۱٤۸ | تبرئة الشيخ من فرية التكفير بالعموم                                     |
| 108 | منهج الشيخ بن عبد الوهاب في مسالة تكفير المعين                          |
| 108 | أبرز ملامح منهج الشيخ محمد في هذه المسألة                               |
|     | نصوص الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة تكفير المعين إذا وقع             |
| 171 | في الشرك جهلاً                                                          |

الموضوع الصفحة

|       | نصوص توضيحية لمنهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة                  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 178   | تكفير المعين                                                          |
| ۱۷۷   | لباب الخامس: أهم المكفرات عند علماء الدعوة                            |
| ۱۷۸   | مقدمة الباب                                                           |
| ۱۸۱   | الفصل الأوّل: نواقض الإسلام عند علماء الدعوة                          |
| ۱۸٤   | نواقض الإسلام في توحيد الألوهية                                       |
| ١٨٩   | المكفرات العملية في توحيد الألوهية                                    |
| 194   | الفصل الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله عند علماء الدعوة                |
| 198   | مقدمة الفصل                                                           |
| 197   | الحاكم بغير ما أنزل من رؤوس الطواغيت عند علماء الدعوة                 |
|       | أقوال علماء الدعوة في الصور غير المكفرة في مسألة الحكم بغير           |
| ۲۱.   | ما أنزل اللهما                                                        |
| 719   | الخلاصة مِمّا سبق                                                     |
| 177   | الفصل الثالث: موالاة الكافرين من نواقض الإسلام عند علماء الدعوة       |
| 777   | مقدمة الفصل                                                           |
| ۲۲۳   | معنى الموالاة والمعاداة                                               |
| 377   | الصور المكفرة في قضيّة الموالاة والمعاداة عند علماء الدعوة            |
| 770   | الصور غير المكفرة في قضيّة الموالاة والمعادة عند علماء الدعوة         |
| 227   | الباب السادس: أهم المكفرات عند شيخ الإسلام                            |
| ۲۳۸   | الفصل الأوّل: المُكفرات في توحيد الألوهية                             |
| ۲۳۸   | نصوص شيخ الإسلام في المكفرات في توحيد الألوهية                        |
| 337   | الخلاصة مِمّا سبق                                                     |
| 7 2 0 | الفصل الثاني: الحكم بغير ما أنزل الله عند شيخ الإسلام والأثمة الأعلام |

الموضوع

| 787        | مقدمة الفصل                                                   |
|------------|---------------------------------------------------------------|
|            | أقوال شيخ الْإسلام في الصور المكفّرة في مسألة الحكم والتحاكم  |
| 787        | إلى غير ما أنزل الله                                          |
|            | أقوال أهل العلم في الصور المكفِّرة في مسالة الحكم والتحاكم    |
| 707        | إلى غير ما نزل الله                                           |
| ۲٦.        | شبهة والرد عليها                                              |
| 377        | الصور التي يكون فيها الحكم بغير ما أنزل كفرأ أصغر             |
|            | مناقشة احتجاج البعض بأثر ابن عباس الله في عدم كفر محكمي       |
| 777        | القوانين الوضعية                                              |
| 177        | الفصل الثالث: الموالاة والمعاداة عند شيخ الإسلام ابن تيمية    |
| 777        | مقدمة الفصل                                                   |
| 277        | الصور المكفرة في مسالة الموالاة والمعاداة                     |
| 277        | الولاء المطلق للكفار                                          |
| 444        | المشابهة الكليّة للكفار                                       |
| ۲۸۷        | كفر من لم يكفر اليهود والنصارى أو شك في كفرهم أو صحح مذهبهم . |
| 797        | الباب السابع: أهم الفرق الباطنية التي يكفرها شيخ الإسلام      |
| <b>197</b> | مقدمة الباب                                                   |
| 799        | حركة الباطنية                                                 |
| 4.4        | الفصل الأوّل: فرقة الإسماعيلية                                |
| ۲٠٤        | تعريف الإسماعيلية ونشأتها                                     |
| ٣٠٥        | معتقدات الإسماعيلية                                           |
| ٣١.        | نصوص شيخ الإسلام في بيان تكفير طائفة الإسماعيلية              |
| ٣١٥        | أقوال العلماء في كفر طائفة الإسماعيلية                        |
| ۳۱۷        | الفصل الثاني: طائفة الدروز                                    |

الموضوع

الصفحة

| ۸۱۳ | تعريف الدروز ونشأتهم                   |
|-----|----------------------------------------|
| ۸۱۳ | عقائد الدروز المكفرة                   |
| 377 | نصوص شيخ الإسلام في تكفير طائفة الدروز |
| ٣٢٧ | الفصل الثالث: طائفة النصيرية           |
| ۸۲۳ | تعريف النصيرية وتاريخ تأسيسها          |
| ۸۲۳ | أبرز معتقدات النصيرية                  |
| ۲۳. | نصوص شيخ الإسلام في كفر طائفة النصيرية |
| 444 | الفصل الرابع: فرقة القرامطة الباطنية   |
| 377 | تعريف القرامطة                         |
| 377 | عقائد القرامطة                         |
| ٥٣٣ | أقوال شيخ الإسلام في كفر القرامطة      |
| ۸۳۸ | نتائج الدراســة                        |
|     |                                        |

المراجع ......